
התחזקות

התחדשות

כמו כי  יתברך  השם  את  לעבוד  אפשר  אי  אמת 
של  העבודות  וכל  ואשלם,  הקדימני  מי  שכתוב 
תורה ומצוות שציווה אותנו לעשות בזה העולם הם רק 
ידו  מתנת  לקבל  עצמנו  את  להכין  אנו  הכנות שצריכין 
הטובה שהוא יתברך רוצה ליתן לנו ברחמיו לעתיד. כי 
באמת כל התורה והמצוות קלים ונעימים לעשותם, כמו 
לקבל  ראוי  אין  הדין  ומן  וכו'  נועם  דרכי  דרכיה  שכתוב 
עליהם שכר וכל השכר טוב שייתן הוא רק מתנת חינם, 
לאיש  תשלם  אתה  כי  החסד  השם  ולך  שכתוב  כמו 
רק בחינת הכנות לקבל על  וכל המצוות הם  כמעשהו. 
אותה  של  השכר  שהוא  יתברך  ממנו  חינם  מתנת  ידם 

המצווה.

כי בוודאי על פי דין אין מגיע להאדם שכר נפלא ונורא 
כזה בשביל ציצית ותפילין שהם קלים ונעימים לעשותם 
רק  חינם.  מתנת  רק  הוא  עבורם  שיקבל  השכר  וכל 
שהשם יתברך ברחמיו חמל עלינו וציווה עלינו לעשות 
בזה העולם אלו המצוות הקדושות כדי שיהיה לנו כלים 
וכן  המצוות.  בשארי  וכן  שלו,  חינם  מתנת  לקבל  וכח 
כל המצוות לא תעשה והזהיר אותנו שלא לעשות כדי 
שלא נבוא מלוכלכים ח"ו ל'הילולא דמלכא'. והוא כמו 
מלך שמזהיר ומודיע מקודם לאוהביו שרוצה ליתן להם 
מתנות יקרות וסגולות נוראות ונשגבות לכל אחד ואחד 
בזמן פלוני, ומאהבתו וחמלתו הוא מודיעם תחילה כדי 
שיכינו עצמם לזה  כדי שלא יבואו מלוכלכים ח"ו בטיט 
כי  וסיעתו,  המלך  שם  שיהיה  המלך,  לסעודת  וצואה 
בוודאי אי אפשר להם לקבל מתנותיו הקדושות, כשהם 
מלוכלכים ח"ו. גם צריכים להכין לעצמם מלבושים נאים 
ויקרים וכמה מיני ריחות טובות, נרד וכרכום, קנה וקינמון 
לכנוס  ראויים  שיהיו  ונאים  יפים  קישוטים  מיני  וכמה 
הקדושים  ועבדיו  ושריו  גדוליו  בין  המלך  בהיכל  בהם 

והטהורים ואז יוכלו לקבל מתנת ידו הטובה.

וציווה להם והזהיר להם שבכל הזמן שנתן להם מקודם 
יעסקו לעשות  להכין עצמן לסעודה, שבכל הזמן הזה 
הכתרים  אלו  וכל  היקרים  המלבושים  אלו  ולתקן 
ללמדם  הנאמנים  שלוחיו  להם  ושלח  הקדושים. 
כדי  פרטיות  בפרטי  ולתקנם  לעשותם  איך  ולהודיעם 
שם  הנהוגים  ותיקונים  וכתרים  בלבושים  לשם  שיבואו 
כדי שלא יתבישו בין כל הקרואים שם. וביותר ויותר ציווה 
להם והודיעם ע"י שלוחיו ממה להתרחק והזהירם מאוד 
מאוד שלא יטמאו ולא ילכלכו עצמן ח"ו בכל הדברים 
המתועבים שם. ומרוב חמלתו הודיעם גם כן ע"י נאמניו 
יכשלו  אם  אלו  מלכלוכים  עצמן  ויטהרו  ירחצו  במה 
לפעמים ולא יהיו נזהרין מהם ח"ו. ותיקן להם כמה וכמה 
ולנקות  לרחוץ  ותיקונים  עצות  וכמה  קדושות  מעינות 
מאוד,  מלוכלך  שהוא  מי  שאפילו  עד  זה,  מכל  עצמו 
בבגדים  ומלובש  מצולה  ביון  ומוטבע  בשחת  ומטובל 
ולטהר  ולרחוץ  עצמו  לנקות  יכול  הוא  גם  ח"ו,  צואים 

עצמו באלו המעיינות הנובעים שמן אפרסמון וכל מיני 
ריחות נפלאים שיש להם כח להפוך כל מיני ריחות רעים 
לריחות טובים ויקרים. והודיעם שבכל הזמן שנתן להם 
יש בידם ליקח מכל החפצים והבשמים אשר הכין להם 
ולטהר  ולטבול  שירצו,  כמו  בהם  ולהתקשט  ולהתלבש 
עצמם בכל המעיינות הקדושות האלה שמטהרין ומנקין 
וטהורים  נקיים  אותם מכל הלכלוכים כדי שיוכלו לבוא 
להיכל המלך מקוטרים מור ולבונה, מלובשים בלבושים 
קדושים ונקיים הנהוגים שם מכותרים ב'כתרי דמלכא'. 
ואז יוכלו לקבל כל האוצרות מתנת חינם אשר הכין להם 

המלך אשר עין לא ראתה וכו', אשרי הזוכה להם.

נמצא שכל המצוות ומעשים טובים הכל מאיתו יתברך, 
'כי  שכתוב  וכמו  המרובים  ברחמיו  לנו  שהכין  ממה 
'מי הקדימני ואשלם'  וכתיב  ומידך נתנו לך'.  ממך הכל 
ואין ראוי לקבל עליהם שכר. רק שברחמיו רצה לזכות 
אותנו ליתן לנו אוצרי מתנת חינם כאלה, לפיכך הרבה 
לנו תורה ומצוות שהם כולם תיקונים והכנות לקבל על 
ידם רב טוב הצפון, שהם אוצרי מתנת חינם שרוצה ליתן 
לנו בחסדו וברחמיו וכנ"ל. ועל כן אמרו רז"ל 'אל תהיו 
כעבדים המשמשין את הרב על מנת לקבל פרס אלא 
וכו'' היינו כי בוודאי נקבל רב טוב אשר עין לא ראתה ע"י 
שכפי  האמת  לידע  צריכים  שאנו  רק  הטובים,  מעשינו 
שורת הדין אין מגיע לנו פרס מאחר שהכל מאיתו וכנ"ל. 
הכנה  לנו  יהיה  הטובים  ומעשינו  עבודתנו  שע"י  רק 
לקבל חסדו הגדול שהם אוצרי מתנת חינם שייתן לנו 
ואחד כפי מה שהכין את עצמו בזה העולם  לכל אחד 
'העולם הזה  וזהו  ומיודעיו.  וגדוליו  ל'סעודתא דמלכא' 
וכו'', היינו שכל  והעולם הבא לטרקלין  דומה לפרוזדור 
כדי  הכנות  בבחינת  רק  היא  העולם  שבזה  העבודה 

לכנוס בהיכל המלך.

שהיא  ממנה,  למעלה  שאין  המעלה  גודל  בחינת  וזהו 
כי  אמיתיים.  וכשרים  וליראים  לצדיקים  התקרבות 
לנו בכל פעם אוצרי  הצדיקים האמיתיים הם מודיעים 
ברחמיו,  לנו  ליתן  רוצה  יתברך  שהוא  הטובים  מתנותיו 
לקבלם  עצמנו  את  להכין  איך  עת  בכל  לנו  ומודיעים 
ולבושנו  עצמנו  ולטהר  לנקות  איך  עצות  לנו  ונותנים 
הוא  הדור  צדיק  כל  כי  הנה,  עד  שנכשלנו  מה  מכל 
את  לנו  ידו  על  מודיע  יתברך  השם  אשר  משה  בחינת 
האמת  הצדיק  כי  לנו,  ליתן  שרוצה  טובות  המתנות  כל 
ישועה  מעיינות  חדשות,  בארות  חופר  הוא  דור  שבכל 
הפגומים  כל  בהם  לטהר  שיוכלו  באופן  פוסקין  שאינם 
בהם  ולהתרפאות  שבעולם  והמתועבים  והמלוכלכים 
מכל מיני חלאים ומכאובות רעים בגוף ונפש  ולהתרחץ 
ולהתבשם בכל מני ריחות טובים, כי השם יתברך מודיע 
דרכי טובו וחסדיו הנפלאים לצדיק האמת, בכל דור ודור 

ועושה חסד חינם בכל דור ודור.

חושן ומשפט ב- הלכות מתנה ד

הייתה  העולם,  לזה  נשמתך  ביאת 
שעל  כדי  העולם,  טובת  לצורך  רק 
שם  בעולם  ויתפרסם  יתגדל  ידך 
הגאולה  תלוי  שבו  האמת,  צדיק 
קומתה  בונה  הוא  כי  השלמה. 
שעור  שישתלם  עד  האמונה,  של 
עולם  באי  שכל  בשלמות.  קומתה 
האלוקים,  הוא  השם  כי  וידעו  יראו 
ברצונו.  הכל  ומנהיג  ומושל  השליט 
והעיקר שיהיה לך כח ביותר לגלות 
כוחו  עוצם  גודל  בעולם,  ולהודיע 
האמת,  צדיק  של  הנוראה  וחכמתו 
תיקונו  לידי  העולם  יביא  שהוא 

בשלמות.

 רבי ישראל דב אודסר

יום  בכל  היטב  ולזכור  לדעת  עלינו 
ולגדולתו  גדול  יתברך  שהשם  ויום, 
רגע  ובכל  יום  בכל  וקץ,  סוף  אין 
לגמרי  חדשים  דברים  מתרחשים 
באים  אילו  כל  בעולם,  ומתהווים 
אדם  לכל  ולהזכיר  ולרמוז  להודיע 
של  וריבונותו  גדולתו  דבר  את 

הקב"ה.

אם נתמיד להדביק את מחשבותינו, 
אם נרומם את עצמנו בכל רגע פנוי 
בחי  נתדבק  שאז  הרי  יתברך,  אליו 
התחדשות  משם  ונמשוך  החיים 
לכל  השורש  ושמחה.  חיות  נפלאה, 
בחיים  חווים  אנו  שאותם  הדברים 
הללו, הוא המחשבה, עלינו להקפיד 
טובות  במחשבות  ללכת  תמיד 
טובים  דיבורים  לדבר  וחיוביות, 
כי  המעשים,  על  להקפיד  ובוודאי 

אחרי המעשים נמשכים הלבבות.

נשדר  אם  מראה,  הוא  הזה  העולם 
לנו  יחזיר  הוא  ואהבה,  שמחה  אליו 
את  מנהיג  הקב"ה  כפליים,  בכפל 
כפי  מידה,  כנגד  במידה  העולם  כל 
מה שאנחנו מתנהגים, בצורה שאנו 
חושבים ומדברים, כך  אנו גם זוכים 

לחוות את החיים.

 חודש טוב ומבורך

יוצא לאור ע"י אור הגנוז ברסלב
or-breslev.co.il

נא לשמור על קדושת הגיליון

גיליון 315

ברסלב
מתורתו של רבינו הקדוש נחל נובע מקור חכמה רבי נחמן מברסלב זיע”א

סעודת המלך רבי נתן - ליקוטי הלכות 

התבודדות מעלה גדולה ועליונה מן הכל!



חוב  גביית  הלכות  א',  ומשפט  בחושן  נתן  רבי  כותב 
מיתומים ג', ע"פ המאמר 'ואיה השה לעולה': "והכלל 
אם  אפילו  שנופל,  למקום  ח"ו  נופל  שכשהאדם 
מקומות  בחינת  שהם  מאוד,  מגונים  לדברים  נופל 
כן  פי  על  אף  והרהורים,  לספיקות  ואפילו  המטונפים 
אין יאוש בעולם כלל, ואפילו שנדמה לו שבמקומו אין 
נמצא שם השם יתברך כלל, מחמת שנפל למקומות 
לדרוש  מאוד,  ויתגבר  ויתאמץ  יחזק  אעפי"כ  כאלו, 

ולבקש ולחפש אחר כבוד השם יתברך.

יתברך,  השם  כבוד  אחר  ומבקש  ודורש  וכששואל 
ונכסף  יתברך  להשם  וצועק  ומתגעגע  ומצטער 
לחזור אליו. אעפ"י שאינו יודע שום דרך ונתיב ועצה 
כאלו  ממקומות  ולחזור  לעלות  אפשר  איך  ותחבולה 
הרחוקים מהשם יתברך כל כך, אעפי"כ ע"י הבקשה 
יתברך  ומבקש את השם  והחיפוש בעצמו, שמחפש 
בתכלית  עולה  בעצמו  זה  ע"י  כבוד',  מקום  'איה 
שמשם  סתום  מאמר  בחינת  הוא  'איה'  כי  העלייה 
ומגודל  העולם  נברא  שבהם  המאמרות  כל  מקבלין 
מקבלין  ע"כ  הסתום  המאמר  של  והעלמו  הסתרתו 
המטונפים  המקומות  כל  וקיום  חיות  דווקא  ממנו 

והרחוקים".

לנהוג  כיצד  הקדוש  רבינו  לנו  מסביר  זאת  בתורה 
כל  את  ולהפוך  הללו  למקומות  נופל  שהאדם  במצב 
הירידות לעליות גדולות, אבל עדיין נשאלת השאלה, 
ומבקש מהמקומות הללו  אמנם כאשר האדם צועק 
החיות  מקום  אל  מתחבר  הוא  יתברך,  השם  את 
הגבוה ביותר, אבל לא תמיד הוא מרגיש זאת וגם לא 
בו  מהמצב  לצאת  כיצד  הדרך  את  מוצא  הוא  תמיד 
הוא נמצא ועוד מדייק רבי נתן שדווקא ע"י הבקשה 
והחיפוש בעצמם הוא עולה בתכלית העלייה, אפילו 
זז  לא  הוא  שעדיין  ורואה  מרגיש  הוא  במציאות  אם 

אפילו כחוט השערה.

אלא שניתן להסביר זאת כך, מכיוון שעיקר הבריאה 
הייתה בשביל שיתגלה כבודו יתברך, ובמקומות הללו, 
הרחוקים והמטונפים, אין מתגלה כבודו יתברך. על כן 
כאשר האדם נופל לשם, אם במעשים ואם במחשבות 
והרהורים, כי עיקר הנפילה היא בדעת כידוע, כאשר 
הוא נופל למקומות כאלו  וצועק ומבקש וכוסף אליו 
יתברך, הרי בכך הוא מגלה שהוא מאמין שגם במקום 
בו הוא נמצא, השם יתברך נמצא, כמו שנאמר "השוכן 
מאמין  שהוא  בזה  כך,  ואם  טומאתם".  בתוך  איתם 
הוא  בזה  הרי  כזה,  במקום  גם  נמצא  יתברך  שהשם 
מגלה שהשם יתברך 'מלא כל הארץ כבודו' ואין שום 
מקום פנוי ממנו יתברך, ואם כך הרי הוא מקיים את 
גדולה,  כה  כולה שנבראה בהסתרה  הבריאה  תכלית 
כן  ועל  יתברך,  אותו  וימצא  ויאמין  האדם  שיבוא 
דווקא ע"י הבקשה והחיפוש והצעקה בעצמם, האדם 
מגלה  הוא  כי  ביותר,  הגבוה  האמונה  למדרגת  עולה 
את כבודו יתברך גם במקומות הרחוקים והמטונפים 

ומאמין שהשם יתברך איתו ושומע אותו.

אתה נמצא במקום בו נמצאות מחשבותיך.
ודא שמחשבותיך נמצאות במקום בו אתה 

רוצה להיות!

המעוניינים בהקדשה של העלון 0544-525396

יחזקאל בן רחל ז"ל
ויקטוריה בת טופחה ז"ל

דפנה בת חנה ז"ל
ת.נ.צ.ב.ה

הרב ברוך זרובבל
בהירות הדרך

השגחה פרטית המוהרא”ש

דיבורי אמונה הרב עודד שרבי

• לעילוי נשמת •

יתברך  לו, הרי כל מה שהשם  שאלה- מדוע צריך האדם להתפלל על כל מה שחסר 
עושה הכל לטובה?

)עיין ליקוטי מוהר"ן  ידיעה ומה זה בחירה  תשובה- רבינו ז"ל מסביר בעומק העניין מה זה 
כ"א(. כי הרי זה שני הפכים ואיך יכול להיות בנושא אחד? היינו מצד אחד צריך האדם לדעת 
שכל מאורעותיו הם לטובתו, וכל מה שעובר עליו זה בהשגחה פרטי פרטית. ומצד שני האדם 
צריך לדעת שיש בחירה, והוא יכול לבקש את הקב"ה על כל דבר פרטי, ואיך יכולים להיות 
שני הפכים בנושא אחד? אזי רבינו מסביר שלזכות להשיג את זה צריכים לזכך את המוח שלו 
יהיו לו שום קושיות וספיקות על הקב"ה ועל  ואיך זוכים שיהיה לו מוח קדוש ושלא  לגמרי, 
הנהגתו שמנהיג את העולם? ע"י שמקדש את השבעה נרות שלו, הינו את העינים, האזנים 
החוטם והפה, שהם שבעה קני המנורה שמונחת על פני האדם, וע"י שזוכה לזכך אותם ע"י זה 
הוא זוכה למוח נקי שאין לו כבר שום קושיות וספקות על הנהגת הקב"ה ואין אצלו כבר קושיא 

בין הבחירה והידיעה, כי יודע שזה בעצמו הבחירה לבחור והידיעה שהכל מהקב"ה.
ועניין זה של ההתבודדות ושיחה עם השם, שצריך כל אדם לשפוך את שיחו לפני השם בכל 
יום ויום, לבקש על נפשו מהשם יתברך שיזכהו לקרבו לעבודתו יתברך באמת, זהו יסוד הכל 
אמר  שם,  שכתוב  ממה  ויותר  פעמים,  כמה  אצלנו  כמבואר  בזה,  תלוי  ויהדותו  עבודתו  וכל 
רבי נתן, שמענו מפיו הקדוש בעל פה, כמה וכמה פעמים כמה שיחות נוראות בעניין זה שאי 
אפשר לבאר הכל בכתב ואמר שכל הצדיקים והכשרים לא זכו לבוא למה שבאו כי אם ע"י זה.
ולכאורה קשה, הלא אמרו חכמינו הקדושים: "הכל בידי שמים חוץ מיראת שמים" ואם כן איך 
שייך על זה תפילה מאחר שהוא יתברך מסר הבחירה לנו? ואף על פי כן באמת מצאנו שכל 
הצדיקים עסקו בזה לבקש מהשם יתברך שיצילם מהיצר הרע ויקרבם לעבודתו וגם התפילות 
הסדורות מלאים מזה וכל ספר תהילים ובאמת אי אפשר להבין זאת כי הוא מהקושיות שאי 

אפשר לתרצם בשום אופן, כי אם באמונה לבד. 

חידלו  באוצרותיכם,  להשתמש  התחילו 
אוצרות,  השם  ברוך  לנו  יש  עניים...  מלהיות 
להשם  דיבור  לדבר  בעיקר  ניפנה.  אשר  בכל 
אך  זה...  הוא  ויקר  גדול  אוצר  איזה  יתברך... 
צריך להשתמש בו ולא להשאירו בצד כאין לו 
יפים  חיים  לחיות  יכולים  אתם  הרי  דורשים... 

ונאים, אינכם מחויבים להיות עניים.

לשונו אילו שיצאו מפי רבינו הקדוש, מופנים 
לכל אחד ואחד מאיתנו: אתה ברסלבר חסיד, 
חיים  לחיות  אתה  יכול  כזה,  מרבי  יודע  אתה 
באוצרות...  השתמש  עני...  להיות  לא  יפים, 
אוצר  יש  למי  יתברך,  להשם  לדבר  התחל 
ובכל  עת  בכל  תמיד  לדבר  יכול  שהוא  כזה 
זמן דיבורים להשם יתברך כמו שלימד אותנו 
יקר  לאוצר  ישווה  לא  דעלמא  הון  כל  רבינו... 

מכל יקר כזה.

רבינו  התחדשות!  היא  לנו-  שחסרה  מה  אך 
רבינו  ודיבור של  דיבור  כל  הזיקנה,  שונא את 
צריך להיות חדש אצלנו, כאילו פעם ראשונה 
אנו הולכים לקיים את העצות הנפלאות שלו. 
אך זאת צריך לדעת, כי לקיים את עצות רבינו 
כדבעי, אפשר רק ע"י שמחה. כי הרי בתורה י' 
בחלק שני, כותב רבינו, שלבוא לישוב הדעת, 

היינו שיוכל ליישב רעתו ולדבר דיבורים להשם 
שמחה  ע"י  רק  כי  שמחה.  ע"י  רק  זה  יתברך, 

מוחו הוא בחירות ויכול לנהלו כרצונו.

ע"י  רק  היא,  האמיתית  רבינו  שדרך  כלומר, 
יהיה  שהוא,  מצב  ובכל  תמיד  בשמחה  שהוא 
לו שום  אין  צריך לשמוח בהשם.  איך שיהיה, 
כמו  אני  אם  גם  שחורה,  במרה  להיות  היתר 
שמחים,  אנו  נהיה,  שרק  מצב  ובאיזה  שאנו 
מאמינים ובוטחים באבינו שבשמים, שאף אם 
אנו כמו שאנו, השם עימנו... בוודאי נזכה לשוב 
להיות  גדולה  "מצווה  הלשון  וזה  יתברך.  אליו 
בשמחה תמיד" בכל מצב, בכל זן ובכל מדרגה 

שהוא נמצא- תמיד רק בשמחה.

ורק  אך  היא  והיחידה  האחת  העצה  הלא  כי 
הוא  ואם  יתברך,  להשם  בדיבורים  להרבות 
לא יהיה בשמחה ובחירות- איך יהיה לו ישוב 
ויתנתק  יצא  ואיך  דיבורים?  לדבר  הדעת 
נמצא  יתברך?  השם  עם  לדבר  בלי  מחטאיו 
רבינו,  עצות  לקיים  כיצד  היעוצה  שהעצה 
שהעיקרית והיסודית בניהם היא, ליישב תמיד 
היא  יתברך,  דיבורים להשם  ולדבר  את דעתו 

רק ע"י שמחה.

 

אפליקציה  הפצהערוץ עלון חודשי קו השיעורים       אתר רדיו ברסלב 

 מפיצי האור של רבינו 

 מצטרפים להפצה ומקבלים פעם בחודש חבילת עלונים לזיכוי הרבים בתרומה סמלית 
 054-4525396 -'בטל       -הרשמה באתר                              

 
 

 םברכונים להפצה וזיכוי הרבי !חדש
 בס"ד 

 ציפוי למינציה עם ברכות ותפילות מיוחדות בגודל סידורב  יפיםברכונים 

 
 ₪0544-525396 בלבד  הפצה: 2-בזיכוי הרבים ו מתאים לחלוקה בשמחות



 

   יסיפור
 השגחה

 של השם יתברך סיפורי צדיקים והשגחה פרטית   

ליקוטי מוהר"ן רבי נחמן מברסלב

משיבת נפש רבי אלתר טפליקר

היה זה בחודש אדר ב' תשע"ט, עת יהודי בשם רבי חיים החליט לטוס 
ולהשתטח על קברי צדיקים באוקראינה. לאחר טיסה קצרה נחת בקייב, 
משם המשיך לבית חב"ד בעיירה סמוכה, שם תכנן ללון את לינת הלילה 

- כשלמחרת ימשיך במסעו. 
היא  כי  עליה  שניכר  ישראל  מארץ  במשפחה  הבחין  ערב,  באותו  עוד 
יותר מתמיה הוא - שנמצא עימם  שוהה כאן מזה זמן רב, ומה שעוד 
15 שאמור להימצא בישיבה, ונראה כי גם הוא כבר כאן  בנם, נער כבן 

פרק זמן ארוך...
ובדמעות  לבו,  סגור  נפתח  מהרה  ועד  הבחור,  עם  בשיחה  החל  הוא 
שליש ביכה את מצבו. הוא סיפר כי הוא חפץ ומשתוקק לחזור לארץ 
בני  את  'הבריחו'  החיים  שתלאות  אלא  כבעבר,  בישיבה  וללמוד 
נגד  ותלויים  העומדים  משפטיים  קשיים  בשל  לאוקראינה,  משפחתו 
זו  אך  בלבד,  קצרה  תקופה  באוקראינה  ישהו  שהם  חשב  הוא  אביו. 

הולכת ומתארכת...
בשלב מסוים בשיחה, נשבר הנער והחל לבכות: 'אני רוצה לחזור ללמוד 
בישיבה, רוצה בכל לבי. גם הוריי מבינים שעליהם להתעכב כאן עוד זמן 
ממושך, וניאותו 'לשחרר' אותי ולהשיב אותי לישיבה בה למדתי. אלא 
עליי  שישגיח  מי  ואין  טיסה,  כרטיס  עבורי  לרכוש  דרך  כל  להם  שאין 
בדרך. לפיכך אני תקוע כאן, בודד וגלמוד, מחפש דרך להיחלץ ולשוב 

לעסוק בתורה בישיבה, ללא הצלחה!' - סיכם הבחור ופרץ בבכי מר...
לבו של ר' חיים נשבר. כמה קשה לראות בחור שכל חפצו לעסוק בתורה, 
והוא לא יכול, לא מסוגל. הוא החליט להקל מעליו קצת, ולפיכך, למחרת 
בשעת בוקר, הזמין את הנער ואמו להצטרף למסעו לקברי הצדיקים, 
בנימוס,  סירבה  האם  אולם  לפחות.  אחד  ליום  אותם  להעסיק  כדי 
בהסבירה כי כל העת נאלצים הם לברוח ממקום למקום, וכבר היום הם 
מתעתדים לארוז את מזוודותיהם, ולנסוע לעיירה מרוחקת - שם ישהו 

תקופת מה, ואז ישובו הנה, כדרכם לנדוד בין מקומות שונים...
לבו של ר' חיים נכמר, ועל אתר הגיב: 'אם בנך כל כך חפץ לעסוק בתורה, 
וכל מה שצריך זה את הכסף ומישהו שישגיח עליו בדרך - הנני. אני כאן. 
אממן עבורו את הטיסה, אקנה לו ביגוד, אפילו אצייד אותו בדמי כיס, 
והוא יתלווה אליי בטיסה בחזרתי ארצה. הנני מבטיחך נאמנה כי אקח 

אותו עד לשערי הישיבה בה יוכל ללמוד תורה, כרצונו וכשאיפתו!'
לבה של האם ניתר בהתרגשות, היא התקשתה להאמין. 'באמת?!?!?!' 
- שאלה בתמיהה מהולה בתקווה גדולה, 'אתה לוקח אחריות? תדאג לו 
לטיסה ולכל מחסורו, ותביא אותו עד לישיבה כדי שיוכל ללמוד תורה?' 
ור' חיים הנהן בראשו, אישר את הפרטים.  - שאלה שוב בחוסר אמון. 
הוא אינו מסוגל להתעלם מהמצוקה שלנגד עיניו! לנוכח זאת נעתרה 
עליו  נטל  הזר  האורח  כי  המרגשת,  הבשורה  את  לבנה  ובישרה  האם, 
את האחריות, הוא יממן את כל העניין וידאג לכל צרכיו. כשיצאו לדרך 
נסענו  הבחור,  סיפר  אתמול,  קרה:  הנס  כיצד  הבחור  גילה   - ושוחחו 
במשך כל היום לקברי צדיקים בסביבה. התחנה האחרונה שלנו הייתה 
לנדוד  אנו  נאלצים  ששוב  כך  על  אמי  התבשרה  ושם  בבארדיטשוב, 
מהמקום בו אנו שוהים, לתחנה אחרת. כששמעתי זאת החלטתי שזה 
כבר בלתי אפשרי, אינני מעוניין בנדודים נוספים, אמא הייתה שותפה 
לרצון, אך הסבירה שלנוכח המצב זה פשוט בלתי אפשרי. ואז, בהחלטה 
של רגע, החלטתי לבקש על כך בציונו של סניגורן של ישראל, הרה"ק 
רבי לוי יצחק מבארדיטשוב זי"ע, שם התפרצתי בבכי תוך השתטחות 
על הציון. בכיתי מכל הלב וביקשתי מאבא שבשמים שיחוס עליי, אינני 
מסוגל עוד לעמוד במסע הנדודים הזה, רצוני שיפתח לי פתח לעסוק 

בתורתו, שיעשה לי נס שישיב אותי לישיבת ולגמרא משוש חיי!
ואז הפצעת בשערי המקום בו שהינו. בורא עולם שומע קול בכיות הביא 
אותך לשם ברגע הנכון, ולא רק שהגעת - אלא עיניך זיהו את המצוקה, 
עולם  שבורא  בתחושתי  טעיתי  שלא  כנראה  אז  עליי.  נכמרו  ורחמיך 

שמע את קול תפילתי!' 

שיש  והחסרונות  הייסורים  כל  שבאמת  מאחר  קשה,  לכאורה 
או  נצחיים  לחיים  ידם  על  לזכותו  או  לטובתו  הוא  הכל  להאדם, 
יותר גדולות, אם כן למה הזהירו אותנו  כדי שינצל ע"י זה מצרות 
חכמינו ז"ל להתפלל על צרכיו וחסרונותיו. אך באמת, השם יתברך 
עושה הכל לטובה, אך קודם שמתפלל האדם, אזי אין לו עדין כלים 
וצינורות לקבל על ידם השפע וחסד, ואם יורד החסד קודם תיקון 
ואז החסד  כיבוי הנר  ריבוי השמן הגורם  יהיה בבחינת  הכלים אזי 
נהפך לדין ח"ו, ויוכל לבוא לו ע"י זה היזק והפסד ח"ו ממקום אחר. 
ועל כן כל זמן שאין האדם מתפלל על חסרונותיו, אזי הם לו לטובה 
וצינורות  כלים  ומתקן  הדינים  ממתיק  התפילה  ע"י  אבל  גדולה, 
לקבל על ידם שפע וחסד מבלי שיזיק לו, כי עיקר תיקוני הכלים 
הוא ע"י תפילה ואז דווקא אחר שהתפלל כראוי, תבוא לו השפע, 

בני חיי ומזוני באין מחסור רק לטובה ולברכה.

ואתם תבינו, בני ואחי ורעי, כי כל דברי חכמינו ז"ל 
קשורים ומחוברים זה בזה היטב, כי הזהירו אותנו לבל 

יבהלו אותנו רעיוננו, הייסורים וההרפתקאות העוברים על כל 
אחד וחסרון הפרנסה וכו'. כי כל הייסורים הם בחסד, למי שמסתכל עליהם, כי 

"בצר הרחבת לי", כי כל הייסורים הם רק כתרנגול המנקר באשפה, והכל לטובה 
גדולה לנצח, כי נפרע מישראל מעט מעט, כדי שיזכו ישראל לעולם הבא. ואם תרצה 

לומר, האמת הוא בוודאי כך, אבל במה אזכה לעולם הבא, מאחר שאני יודע 
בנפשי מאוס מעשי ומיעוט מצוותי ותורתי, על זה אמרו מיד דבר אחר, אפילו אין 

ישראל עושין מצווה לפני אלא כפיד של תרנגולין שמנקרים באשפה, אני מצרפו 
לחשבון גדול. 

בס"דבס"ד

להזמנות-054.452.5396

מבצע 2 ₪ לחוברת

חוברות תפילה
חוברות תפילה ותיקון הכללי 

גודל סידור צבעני ומהודר 
לזיכוי הרבים.

ניתן לעשות מדבקות להקדשה.

 

   'אור הגנוז ברסלב'  בקרו באתר החדש שלנו
 רדיו ברסלב שידור חי

 יהילשמיעה וצפשיעורים 
  וזיכוי הרבים ספרים חוברות הפצהמאמרים 

Breslev.org.il 

 בס"ד 

 אפליקציה 

על ידי שאהבתו חזקה כל כך להשם יתברך, שמשליך ומגלגל עצמו ברפש וטיט 
בשביל עבודתו יתברך, ועושה עבדות כעבד מממש בשביל אהבתו יתברך, אזי 
יכולין  אין  המוחין,  קיום  בעת  דהיינו  בחייו,  משה  שבחינת  מה  גם  להשיג  זוכה 
להשיג, דהיינו צדיק ורע לו, רשע וטוב לו. כי יש בחינת בן, שהוא מחפש ב'גנזיא 
דמלכא' כמו בן, ויש בחינת עבד, שיש לו לעשות רק עבודתו שנתנו לו, ואסור לו 
לשאול שום טעם וחקירה על עבודתו, כי הוא מחויב לעשות רק את שלו, דהיינו 
עבודתו שנתנו לו לעשות. אבל יש בן, שהוא אוהב כל כך את אביו, עד שמחמת 
האהבה הוא עושה מעשה עבד, מה שעבד פשוט צריך לעשות, והולך וקופץ בתוך 
הסוללות הגדולה, בתוך קשרי המלחמה, ומגלגל עצמו בכל מיני רפש וטיט כדי 
לעשות נחת רוח לאביו, מה שאפילו עבד פשוט לא היה עושה עבודות כאלו, ואזי, 
גמור בשביל  כך, עד שמשליך עצמו לעבדות  כל  רואה אהבתו החזקה  כשאביו 
שהוא  הבן,  אפילו  כי  לבן.  אפילו  נמסר  שאין  מה  גם  לו  מגלה  הוא  אזי  אהבתו, 
מחפש ב'גנזיא דמלכא', אף על פי כן יש מקומות שגם הבן אסור להיכנס לשם, 

היינו, שיש השגות שגם הבן אינו משיג אותם.

ליקוטי תנינא ה'



שיעורים בסיפורי מעשיות בקו השיעורים שלנו - 03-7739866

 

 אוצר
 היראה

 קדושהחידושים ועיונים בדרכו ותורתו של רבינו 

אבן טובה עיונים הסיפורי מעשיות

הסוד שבך הרב מאיר שלמה
שום  אין  הקיימים  הנתונים  לפי  כי  ראשון,  במבט  לאדם  נראה  שבהם  מצבים  יש 
איזה מוצא לבעיה המעיקה. כתוצאה מכך,  נראה שיש  ולא  תקווה לשינוי באופק 
האנרגיות  ואת  הכוחות  את  מאבד  הוא  הדעת.  וחלישות  דכדוך  לידי  בא  האדם 
הדרושות בשביל להתחזק ובשביל להאמין שהוא כן בדרך הנכונה ושהוא עוד יזכה 

לכל טוב ואז חלילה הוא נופל לייאוש ולקושיות על הנהגת השם.

ומה שנדרש באותם זמנים קשים של ניסיון, זה שהאדם ישליך ויזרוק את השכל 
וילך רק עם תמימות וכמו שנאמר "הולך בתום ילך בטח" הדרך הבטוחה ביותר, היא 

ללכת בתמימות.

הפירוש של עבודת השם בתמימות היא לעבוד את השם יתברך בלי קושיות וזאת 
למרות שיש דברים מסוימים שאותם איננו יכולים להבין. בדרך כלל, הטעות אצל 
כן  הם  איתם,  שנעשה  מהדברים  חלק  שאת  חושבים  שהם  מכך  נגרמת  אנשים 
מבינים ויש להם הסברים 'למה זה כך ולמה זה כך'. לכן כשמתרחשים להם דברים 
שהם לא מבינים, הם מלאים בקושיות ובטרוניות אל השם יתברך, כמו: מדוע קשה 

לי בפרנסה, מדוע רק לחברי יש ילדים טובים ולי לא ועוד קושיות בסגנון הזה.

אבל האמת היא, שעלינו לדעת שגם במה שנראה לנו שאנחנו כן מבינים, בעצם אין 
לנו כל הבנה. אין לנו כל צל או קצה של הבנה בדרכיו של בורא עולם. אנשים בשר 
ודם קרוצי חומר, לא יכולים ולא מסוגלים להבין את מה שמופלא מהם. הם רחוקים 
ברואי  בהנהגתו את  עולם,  בורא  אור מהבנת מהלכיו של  יותר ממרחק של שנות 
דרכי הקב"ה,  היינו מבינים את  הייתיו"- אם  ידעתיו  "אילו  וכמאמר החכם  העולם 
היינו כבר כמוהו. רבי נתן מסביר שהאמונה מתחילה היכן שהשכל נגמר, שהרי מה 
שאנו מבינים בשכל, בזה אנחנו לא צריכים להאמין וכל המושג של אמונה שייך, רק 
במקום שאין לנו את ההבנה בהנהגת השם. ויתירה מכך הרבי מקוצק אומר "אלוקים 
שהייתי מבין אותו, לא הייתי מוכן לעבוד אותו" כלומר כל הדבקות והאמונה שלנו 

בהשם יתברך היא דווקא בגלל גדלותו האינסופית שאין אנו יכולים להבין אותו.

ירצה  שאם  מכיוון  אמת.  ידי  על  אם  כי  לאמונה  לבוא  אפשר  אי 
האדם להסתכל על האמת לאמיתה, יבין מאליו שצריכים להאמין 
עיקר  כי  הקדושה.  ובתורה  האמיתיים  בצדיקים  יתברך  בהשם 
האמונה הוא במה שהשכל אינו מבין, כי אם היינו מבינים ורואים 
את הדבר לא היה שייך להאמין בו כי היינו יודעים אותו בידיעה. 
רק האמונה היא בדבר שאין אנו מבינים ויודעים, רק מתנוצץ לנו 

בשכל האמת שהדבר הוא נכון וצריך להאמין בו. 

נכשלים  רבים  זה  ידי  על  בשלמות,  אינה  שהאמונה  מחמת  אך 
הניסים  כל  את  ומכחישים  אמצעי  הסיבות  את  ועושים  בטעות 
ואומרים שהכל בדרך הטבע ומכסים הנס עם הטבע ועל ידי זה 
את  מנהיג  יתברך  שהשם  אמת  כי  מאוד.  באמונה  פוגמים  הם 
העולם בדרך הטבע אך צריך תמיד לזכור שהטבע הוא אמצעי וכל 
כדי שלא תאבד הבחירה  לכסות את ההנהגה האלוקית  תכליתו 

שיש לאדם.

אומר רבנו הקדוש שהאמונה היא תכלית הכל, כלומר כל הבריאה 
כולה נבראה בשביל האמונה, כדי לתת בחירה לאדם להאמין במה 
שהוא רוצה ועל ידי כך יבחר את דרכו בחיים וכאשר יבחר בטוב 
ובאמת יזכה לקבל את שכרו על פי מה שיעד לו בורא עולם. אך אי 
אפשר להגיע אל האמת והאמונה אלא על ידי התקרבות לצדיקים 
אמיתיים אשר התנסו בזה החיים ביגיעות ובניסיונות גדולים ובררו 
את האמת לאמיתה ונתנו לנו עצות ודרכי חיים כיצד לעבור את 
העולם הזה בשלום. ומי שמתקרב אליהם ולאנשיהם והולך בדרכי 
בו  ומאירה  האמת  בו  נחקק  אזי  ובפשיטות  בתמימות  עצותיהם 

האמונה.

וכל עניין הבחירה שיש לאדם הוא בעניין האמת והשקר, כי אילולי 
הייתה האמת נסתרת לא הייתה לאדם בחירה, אך מכיוון שהאמת 
נעדרת ואין האדם יודע בבירור מה אמת ומה שקר והוא בבחירתו 
צריך לחפש ולגלות את האמת ולבחור בה. ועיקר אחיזת השקר 
יש  ושקרים  אחת  היא  אמת  כי  מאחד,  ההתרחקות  ידי  על  הוא 
הריבוי  אל  ונמשכים  יותר  וכל מה שמתרחקים מהאחדות  הרבה 
והמה  ישר,  "האלוקים עשה את האדם  כי  ביותר.  מתגבר השקר 
ובקשו  וחוה  אדם  שניים  שנעשו  שתכף  רבים"  חשבונות  בקשו 

חשבונות רבים, בא הנחש והסיתן. 

אבל באמת, עיקר מעלת האמת ושלמותה הוא דווקא כשמבררים 
ומגלים האמת לאמיתו דווקא במקום הריבוי ששם אחיזת השקר, 

וזו היא תכלית כל הבריאה כולה לברר את האמת מהשקר.

ריחוקו מהאמת  כפי  וכל אחד,  הוא עצם האמת  יתברך  כי השם 
יותר אל  וכן להפך, כל מה שהוא קרוב  יתברך  הוא רחוק מהשם 
יתברך  השם  כי  יתברך.  השם  אל  יותר  קרוב  הוא  כן  כמו  האמת, 
הוא עצם האמת. אך אמיתת האמת אי אפשר להשיג כי אם על 
ידי הבחירה ושיעמדו בניסיונות רבים ועצומים במקום התאחזות 
אל  רק  עצמו  ולמשוך  בניסיון  לעמוד  כשזוכין  ואז  ביותר.  השקר 
של  האמת  אמיתת  את  להשיג  זוכה  אז  לאמיתו,  האמת  נקודת 

השם יתברך בעצמו וכוונתו בבריאת העולם.

בסיפור המעשה "מאבדת בת מלך" מתאר רבינו את החיפוש העצמי של 
כל אדם אחר שורש נשמתו שהיא הבת מלך, להחזירה אל מקורה, אל צור 
מחצבתה. רבי נחמן מתאר בסיפור את נפתולי האדם בדרך חייו. לכאורה 
רבים הקשיים: עולם החומר זרוע מוקשים ומכשולים ולעולם קיימת הסכנה 
שיאבד האדם את דרכו, ישכח את יעודו הרוחני וייהפך לחסר משמעות- 

נרדם!

התפוח  סמלים:  בשני  הגשמיים  והמניעות  העיכובים  את  כולל  נחמן  רבי 
והיין. ואי אפשר להיזכר כאן בשתי הנפילות של רשוני האנושות, אדם ונוח. 
התפוח והיין מסמלים את הניסיונות היום יומיים שהאדם עומד בהם, פיתויי 
הגוף ופיתויי הרגש, ואם לא ידע כיצד להלוך עמם, עלולים הם להביאו לידי 

נסיגה.

שליחותו  לבין  האדם  בין  חייץ  שהן  הגשמיות  התאוות  את  מסמל  התפוח 
הרוחנית, אמנם אין רבינו שולל את הצרכים הגופניים, אלא שהוא טוען כי 
הפיכתם למטרה והנאה בפני עצמם, מכשילה. ואם כן צריך האדם להתנהג 
לעמוד  יכול  האדם  של  והשכל  וטהרה,  בקדושה  ההכרחיים  הדברים  בכל 
כנגד כל התאוות. מכאן שגם בשעה ששולל רבי נחמן את פיתויי הגוף, אין 
הוא גורס נזירות, אלא דורש זהירות. הדברים הגשמיים עלולים להפנות את 
יחפש  כך להפיל את האדם בתרדמה. אם  ידי  ועל  שימת הלב מן העיקר 
האדם כל הזמן רק לספק את תאוות הגוף, לא יהיה קשוב לצרכי הנשמה, 
התאוות הגשמיות באים על חשבון ההרגשים הרוחניים. כמו שהגוף זקוק 
למזון, לאכילה ושתייה, כך גם לנשמה יש צרכים משלה, צריך לדאוג לה, 
נמצאת,  היא  שבו  ההסגר  מן  אותה  להוציא  אותה,  להאיר  אותה,  לפתח 

בארמון של ה'לא טוב' ולהביא אותה אל הארמון שבו הכל טוב.

אִִישׁ אֶֶחָָד נוֹסֵֵעַַ בְְּאָָדֹֹם, לְְפֶֶתַַע עוֹצֵֵר אוֹתוֹ שׁוֹטֵֵר: שׁוֹטֵֵר: תָָּבִִיא לִִי 
רִִשְְׁיוֹן נְְהִִיגָָה בְְּבַַקָָּשָָׁה. הָָאִִישׁ: הָָיִִיתִִי שָָׂמֵֵחַַ לָָתֵֵת לְְךָ אַַךְ גָָּנְְבוּ לִִי אֶֶת 

יוֹן! שׁוֹטֵֵר: טוֹב אָָז תָָּבִִיא לִִי בִִּטּוּחַַ רֶֶכֶֶב. הָָאִִישׁ: הָָיִִיתִִי שָָׂמֵֵחַַ  הָָרִִשָּׁ�ָ
לָָתֵֵת לְְךָ אֲֲבָָל הַַמְְּכוֹנִִית הַַזּוֹ גְְּנוּבָָה! הַַׁשּׁוֹטֵֵר הָָיָָה אוֹבֵֵד עֵֵצוֹת, הוּא 
יוֹן. הָָאִִישׁ  ר לַַמְְּפַַקֵֵּד שֶֶׁהִִגִִּיעַַ מַַהֵֵר! הַַמְְּפַַקֵֵּד: תֵֵּן לִִי אֶֶת הָָרִִשָּׁ�ָ הִִתְְקַַשֵּׁ�ֵ
יוֹן. הַַמְְּפַַקֵֵּד: תֵֵּן לִִי בְְּבַַקָָּשָָׁה גַַּם אֶֶת בִִּטּוּחַַ  מֵֵבִִיא לַַמְְּפַַקֵֵּד אֶֶת הָָרִִשָּׁ�ָ
הָָרֶֶכֶֶב הָָאִִישׁ לֹא מִִתְְמַַהְְמֵֵהַַּ וּכְְבָָר הוּא נוֹתֵֵן לַַמְְּפַַקֵֵּד אֶֶת הַַבִִּטּוּחַַ! 

הַַמְְּפַַקֵֵּד: אֵֵיךְ זֶֶה הֶֶגְְיוֹנִִי? הַַׁשּׁוֹטֵֵר אָָמַַר לִִי שֶֶׁאֵֵין לְְךָ! הָָאִִישׁ: כֵֵּן, 
בֶֶּטַַח עוֹד רֶֶגַַע הוּא גַַּם יַַגִִּיד לָָךְ שֶֶׁנָָּסַַעְְתִִּי בְְּאָָדֹֹם!

אם אתה חושב שאתה כבר יודע הכל!
נשמה, זה הזמן בדיוק להשליך את השכל...

חה
בדי

נקודת אורנקודת אור
המימד הנוסף

מדריך למודעות עצמית, חשיבה חיובית
ודמיון מודרך. ע"פ משנתו של רבי נחמן מברסלב אשר 

יוסיף לכם אור ושמחת חיים- כולל הדרכה מעשית.

מבוסס ע"פ הסדנאות של הרב יוסף ביטון שליט"א

בס"ד

 להזמנות – 03-9091753

שיעורים בסיפורי מעשיות בקו השיעורים שלנו - 03-7739866

תרמו בעיין יפה להפצת תורת רבינו בעולם -אשריכם ישראל 


