
בעזהשי״ת

בארה״ק - 08-30-20-666     
בארה״ב - 605-477-7011   

בלאנדאן  44-3003730634  

קול ״אודיע אמונתך״ 

    יו״ל ע״י מערכת ״אודיע אמונתך״ בשיתוף מכון ״דורשי יחודך״   להערות והארות, ולבקשת הגיליון ניתן לפנות לקול "אודיע אמונתך" מספר 7 , או בפקס 077-3179926

חודש אב אינו חודש נעים כ"כ, רובנו אינם מרגישים 
באכילה,  שבו,  ה'מיעוטים'  עם  מחותנים  בהכרח 
בתענוג, וכו', אך כשזה נוגע למיעוט השמחה, יתכן 
דוקא שיש לו מחותנים לא מעטים, רובנו מרגישים 
יותר  הרבה  הזה,  המיעוט  עם  היימיש  יותר  הרבה 
הכרות עם המיעוט של חודש אב, מאשר עם הריבוי 
של ר"ח אדר שאיננו בהכרח יודעים איך עושים את 
זו עושה,  - לשמחה מה  ולמה?  ובעיקר על מה  זה, 
העצבות  וכי  להיום,  מאתמול  השתנה  משהו  וכי 
שהשתלטה עלינו אתמול אמורה להיבהל מהתאריך 

שבא להילחם בה???

לעולם,  הבאים  הדיבורים  ירדו  זה  בשביל  בדיוק 
עבורנו:

"כי באמת זאת היא רעה חולה שהתפשטה 
משתמש  הרע  שהיצר  בזמנינו,  מאד 
בתכסיסו הזה, היינו לנתק את האדם ממידת 
ה',  לעבודת  חשובה  כה  שהיא  השמחה 
להפילו לעצבות ומרה שחורה על ידי תככים 
ודאגות  יתירות  חומרות  של  וערמומיות 
בידו  נופל  שהוא  עד  עבירות,  של  מיותרות 

לגמרי ח"ו.

"בספר אחד ראיתי עובדא נפלאה המתאימה 
לענינינו; בארץ רחוקה קיים מין עוף השוכן 
נמצאים  ארץ  באותה  ושם  גבוה,  אילן  על 

נחשים השואפים לטרוף את אותן העופות. ותחבולת הנחש 
לצוד את הציפור הוא על ידי כך שהוא מתקרב לרבוץ תחת 
את  הנחש  זוקף  הציפור,  ובבוא  עליו,  הציפור  אשר  האילן 
ראשו ופוער את פיו בקצף גדול, ובראות הציפור מלמעלה 
ממרומי העץ את פי הנחש כי יכסוף לטרוף אותה - נופלת 
שזה  ולדעת  עמדו  על  להשאר  ובמקום  גדולה,  אימה  עליו 
ולהיעלם  אחר  למקום  להתעופף  לפחות  או  שוא,  פחד 
מהנחש - נכנס הוא ליאוש עמוק ואין אונים ועצבות, וכופף 
את ראשו במורא גדול עד כי סרים ממנו כל רגשותיו, וכאבן 
דומם נופל הוא הישר לתוך פיו הפעור של הנחש". (לקו"א 

ח"ב, עמוד מא)

אם אמנם דיבורים אלו אינם קשורים בדוקא לחודש 
"אדר" - שהרי כל השנה עלינו להזהר מפח יקוש זה 
- הרי שבהתבוננות מעמיקה יותר נגלה שזהו בעצם 

הסיפור של חודש אדר. 

ואסתר  הגדולה של מרדכי  היתה ההצלה  בדיוק  זו 
ישראל  לכלל  לתת  במקום  המן;  של  גזירותיו  מול 

להיכנס לעצבות, למחשבות של מה אנו שוים בכלל 
נהננו  הראשון,  המקדש  בית  חרב  בעוונותינו  הרי   –
נכריות,  בנישואי  נכשלנו  רשע,  אותו  של  מסעודתו 
על מה ולמה זכאים אנו להצלה? - במקום זה הגיעו 
מרדכי ואסתר והכריזו "לך כנוס את כל היהודים" בלי 
יוצא מן הכלל... כולם ראויים להשמיע את זעקתם 

לפני בוראם... צומו עלי ואל תאכלו ואל תשתו!!! 

אבל את מי זה מעניין אם אני צם או אוכל, אם אני 
שוכב בדיכאון כאבן דומם או עומד ומתפלל - מה זה 

שווה בכלל?

שווה 'מפלת המן', שווה 'פרשת גדולת מרדכי', שווה 
מעמי  'ורבים  שווה  עמלק',  'מחיית 
הארץ מתיהדים', שווה ליהודים היתה 
שנה.  וחמש  כאלפיים  ושמחה...  אורה 
שמחה אין קץ של גילויי אהבת הבורא 
לעמו בתוך עומק חשכת הגלות, בתוך 
הירידות וההסתרות העמוקות ביותר – 

אהבתי אתכם אמר ה'!

מה הסוד? איך זוכים להתחבר לעולם 
החירות הזה?

מטשערנוביל  נחום  רבי  מהרה״ק  "מובא 
זיע״א על דברי הגמרא (ביצה ט״ו:) ״הרוצה 
שיתקיימו נכסיו יטע בהם אדר״ - בפשטות 
הכונה, לאילן חשוב ששמו אדר (וע״ש בפי' רש״י), אולם 
לנכסיו,  קיום  שיהיה  שהרוצה  ג״כ  כאן  מרומז  סוד  ע"פ 
יטע בהם ״א'לף - דר", היינו שאלופו של עולם ידור שם, 
שתמיד יודה וישבח לקב״ה שהוא נתנו לו, ויבקש מלפניו 
עזר והצלחה, ולא יפול לקליפה של כוחי ועוצם ידי עשה 
לי את החיל הזה, אלא יכיר ויודה שהכל מאלופו של עולם" 

(ונכת"ב, ח"ב, מאמר ו).

"ואם חיים באמונה כזאת, הרי שכל דוק של דאגה ועצבות 
הקב״ה  שעושה  שמה  מאמינים  מעמנו,  והולכת  מסתלקת 
זאת  רואים  אין  אם  אף  עמנו  הנעשה  וכל  לטובה,  רק  הוא 
עדיין בעינים הרי הם רק חסדים גדולים מאבינו שבשמים, 
המתנהג  עולם  זה  ואין  חי,  שהעולם  ומרגישים  חשים  ואז 
ומחשבות  ותקוה,  חיות  שורר  הנעשה  בכל  אלא  מעצמו, 

הללו מחדירים באדם שמחה וחיות לנצח.

"וכשהאדם פנוי מעצבות, אזי על כל דבר ישר שעושה בסור 
מרע ובעשה טוב בגשמיות וברוחניות - ממילא נבנית אצלו 

השמחה. (שם, ח"א, מאמר ח)

113

פרשת  
משפטים 

תשפ״ו

 שאלה  איך אפשר להיות 
בשמחה כשיש לנו כזה יצר הרע?

תשובה: אז מ'האט א יצר הרע קען מען 
די  איז  אים  מ'פאלגט  אז  פריילאך!  זיין 
להיות  אפשר  יצה"ר  [כשיש  קשיא. 
לו].  כששומעים  היא  הקושיא  בשמחה, 
בלי  השי"ת  את  לעבוד  אפשר  אי  הרי 
היצה"ר, השמחה הכי גדולה היא כשיש 

לאדם יצה"ר ואינו שומע לו.

 שאלה  לגבי העצה של מורינו 
שליט"א בענין הכעס, שיש לדחותו 

לשבוע, איך זה שייך עם הילדים, 
הרי יש דברים שצריך לתקנם על 
אתר, וזה מביא אותי לכלל כעס.

את  להוכיח  בא  שאתה  לפני  תשובה: 
אלו  בדיוק  לעצמך  תכתוב  שצריך,  מי 
תאמר  וכה  לומר,  עומד  אתה  דיבורים 

וכן תגיד, לא פחות ולא יותר.

 שאלה  מה היא ענווה אמיתית?

גדלות  להשיג  זוכה  כשאדם  תשובה: 
"ווי  יתברך שמו, אזי הוא משיג  הבורא 
ווייט הער טוט גאר נישט" וככל שמשיג 
יותר כך [גדולת הבורא ית' וגודל ריחוקו 
לפי  כראוי  לעבדו  התחיל  לא  שעדין 
ויותר  יותר  הוא  חקר]  אין  עד  גדולתו 

שפל בעיני עצמו.

 שאלה  ומה יעשה מי שאינו 
זוכה להשיג?

תשובה: הוא בוודאי ובוודאי צריך להיות 
שפל בעצמו על כך שאינו יודע כלום.

נפשי 
בשאלתי

שאלות המוגשות 
לפני מו״ר שליט״א

את מי זה 
מעניין אם אני 
צם או אוכל, 

אם אני שוכב 
בדיכאון כאבן 
דומם או עומד 

ומתפלל...

קרבה
אל נפשי

פנימיות הפרשה 
במשנת מו"ר שליט״א 

מחותן יותר עם 'אב' או עם 'אדר'?



ישעשעו 
נפשי

פניני
הפרשה 

וחיתה
נפשי

דברי אלקים חיים שהשמיע 
מו״ר שליט"א בתקופה האחרונה

ווווחחחחחח
נ

מתוך שיחה לבחורי ישיבת מכנובקא בעלז – יא שבט תשפ"ו

הגישמאק והקדושה של שבת

חבורת בחורים 
שמתקבצים לעסוק 

בתוה"ק בצוותא בכל 
ערב שבת ושבת, לזכות 

לקדושת השבת.

חזקו ואמצו. התחזקו מאד בכל הכוחות 
בלימוד התורה ובשמירת הברית, ותזכו 
שיומשכו ממכם דורות ישרים מבורכים 
האמונה  ובמצוות,  בתורה  עוסקים 
בניכם  וע"י  ידכם  על  תימשך  הקדושה 
נצחים.  ולנצח  עד  לעולמי  הקדושים 
בגוף  מאושרים  להיות  כולכם  ותזכו 
אשריכם  עמכם,  אלקינו  ה'  יהי  ובנפש, 

מה טוב חלקיכם, היו מאושרים תמיד.

הבחורים רוצים לשמוע 
איך היא עבודת השמחה 

בשבת, במה יש לעורר 
השמחה.

השביעי  יום  את  אלקים  'ויברך  כתוב 
שבת  ששומר  מי  כל  אותו',  ויקדש 
בכל  מבורך  שהוא  כלומר  מבורך,  הוא 
'ויקדש  ובגשמיות.  ברוחניות  הישועות 
מנוחת  ע"י  להתקדש,  שזוכים  אותו' 
ברוחניות  להתברך  זוכים  השבת 
כלומר  קדוש,  להיות  וזוכים  ובגשמיות 
השכינה,  וזיו  הקב"ה  את  שמרגישים 
שבעולם,  ביותר  הגדול  הנועם  שזהו 
קרוב  להיות  בעולם,  גדול  הכי  והתענוג 
להשי"ת ולהרגיש עונג של בורא העולם.

בני  ולכן תיקנו  יום השבת,  זהו קדושת 
הזמירות  בתוך  זמירות,  לזמר  ישראל 
מתפרש הגישמאק והקדושה של שבת, 

הנועם והעונג של שבת.

שבת;  הוא  הבריאה  ותכלית  היות 
כששמר את השבת, זכה להשיג תכלית 
שיש  והגישמאק  העונג  וגילוי  הבריאה. 

בזה, יהיה לעתיד לבא.

ויקדש  השביעי  יום  את  אלקים  ויברך 
אותו, האמונה הקדושה שמאיר בשבת 

מנהיג  והוא  העולם  את  ברא  שהקב"ה 
כשזוכים  מלבדו,  עוד  ואין  העולם  את 
להרגיש את זה, ומתבוננים שאני זכיתי 
לה'  'בנים אתם  להיות מאלו שנקראים 
אין  מאד  מופלא  אושר  זהו  אלקיכם', 

למעלה ממנו.

מבורא  ונשגב  גדול  יותר  דבר  אין  כי 
בו  דבוקים  להיות  זוכים  ואנו  העולם, 
לנו  קורא  שהוא  כך  כדי  עד  יתברך, 
'בנים אתם לה' אלקיכם', אנחנו ה'נברא' 

החשוב ביותר מכל הבריאה.

יעזור השי"ת ונזכה להרגיש את זה תמיד 
יותר ויותר, עד שזה יהיה הגן עדן הגדול 

ביותר בעזר השי"ת.

פה,  בדיבור  זה  את  להסביר  אפשר  אי 
שהתורה  מה  לקיים  צריכים  אנחנו 
מל"ט  בשבת  להשמר  עלינו,  צוותה 
מלאכות האסורים, ולקיים מצות אכילת 
היום',  'אכלוהו  לנו  אומר  הקב"ה  שבת, 
מי יוכל לשער מעלת סעודות שבת, מי 
יוכל להשיג כמה חשוב האכילה לכבוד 
האמונה הקדושה בשבת, וב"ה אנו זוכים 

לקיים את זה.

בזכות זה נזכה שיתן לנו השי"ת עשירות 
ונחת  ובגשמיות,  ברוחניות  מופלגת 
ולנצח  עד  לעולמי  בנינו  ומבני  מבנינו 

נצחים.

בחורים שואלים איך 
להתייחס כשרואים חברים 

בישיבה שמצליחים יותר 
בתורה, איך אפשר שיהא 

בגדר 'קנאת סופרים תרבה 
חכמה' ולא קנאה פסולה.

לאותם  ולעזור  לסייע  היא  העצה 
בהם,  להיכלל  יותר,  הטובים  הבחורים 
ואז נחשב כל מה שהבחור הטוב לומד, 
כאילו הוא בעצמו למד. כי הוא נתבטל 

אליו ונכלל בו.

ואלה המשפטים
על גודל עוצם השפעת המשפט על כל חיי היהודי ההולך 
"אמר  יט):  ל,  (שמו"ר  מפורש  מדרש  מצינו  התורה,  בדרך 
רבי אלעזר, כל התורה תלויה במשפט, לכך נתן הקב"ה 
דינין אחר עשרת הדברות", ע"כ. כלומר שפרשת משפטים 
מקומה אחר פרשת יתרו שיש בה עשרת הדברות הכוללים 
והן  למקום  אדם  שבין  בדברים  הן  כולה,  התורה  כל  את 
ע"פ  להתנהג  צריך  בכולם  לעצמו,  אדם  שבין  בדברים 
משפט - שכל הנהגותיו יהיו שקולים ומדודים בישוב הדעת 

נכון.

אמנם, בדרך כלל, כאשר האדם אינו נוהג כשורה ומרמה 
את חבירו בדיני ממונות, אין זה דוקא שיש לו כוונה גמורה 
לרמות או לגנוב, כי נפש היהודית רחוקה מעבירות כאלו 
שאמנם  שביאורו,  לעצמו;  היתר  מורה  הוא  אלא  בפועל, 

הוא עושה משפט לעצמו, אבל הוא משפט מעוקל.

של  ממון  התאוות  כלשהו;  בעסק  שותפים  שני  לדוגמה, 
מעוות,  ומשפט  דין  לעשות  אותו  מביאה  השותפים  אחד 
משותפו,  בעסקים  יותר  מבין  שהוא  לעצמו  שחושב  כגון 
ובגללו יש רווחים גדולים יותר בעסק וכו' וממילא מגיע 
לו יותר. או פועל העובד אצל בעה"ב וחושב שלפי עבודתו 
המעולה מגיע לו יותר, ומתיר לעצמו גניבות ומעילות ח"ו, 
כלומר שלמעשה אינו חושב לגנוב אלא המשפט המעוקל 

שעשה מביאו לידי כך.

בעוון  ולעתים  וגזילה,  בגניבה  נכשלים  מכך  כתוצאה  כי 
שבתורה,  החמורות  העבירות  ושאר  ורכילות  הרע  לשון 

כאשר יסוד הדבר הוא שבפנימיות יש משפט מעוקל.

כנפשך,  "ואהבת לרעך כמוך",  אומרת  תורה  הדעת  ואילו 
מאי דעלך סני לחברך לא תעביד (שבת לא ע"א), ואם יקיים 

זאת ממילא לא יגיע לכל המכשולות החמורים הללו.

(או"א מידות – שער ג, מאמר 'צדק צדק תרדוף')

פני האדון ה'
המשובץ  ונאה  מוכסף  כלי  לו  שיש  לאחד  משל,  אמרתי 
באבני חן, ובתוכו יש מרגליות ויהלומים השווים פי אלף 
מה  את  לשרת  בא  הכלי  כי  הכסוף,  הכלי  מעצם  יותר 
שבפנים ולא ההפך, וכשהוא אוחז את הכלי יש לו את כל 

אשר בתוכה.

כך היא התוה"ק, שפנימיותה וסודותיה הם בלא גבול וסוף 
כלל, ומובא בליקוטי הש"ס להאריז"ל, שמשה רבינו משיג 
בהם כבר אלפי שנים השגות נשגבות בתורה ומצוות, גבוה 
מעל גבוה, ועדיין לא השיג את תכלית תכלית סוד קיום 
מצוות התורה וסודותיה הנוראים. כי מכיון שהתורה נתנה 
לנו מהקב"ה שהוא אין סוף, הרי גם פנימיות תורתו היא 

אין סוף.

וזהו  סוף,  אין  פנימיות  יש  ישראל  בנשמות  כן  וכמו 
שטבוע  ה'  שם  את  לגלות  האמת,  צדיקי  של  העניין  כל 

בפנימיות נשמותינו ובתוה"ק, ששניהם בבחינת אין סוף.

והנה ידוע מה שאיתא בזהר הק' (שמות לח.) עה"פ "שלוש 
פעמים בשנה יראה כל זכורך אל פני האדון ה'": דא רשב"י, 
אצל  נמצא  ה',  פני  בבחינת  שהוא  השי"ת  שגילוי  דהיינו 
הצדיק המגלה כביכול את פני השי"ת, גילוי כבוד מלכותו 

יתברך, בתורה הק' ובנשמות ישראל.

(יומם – מאמר 'אהבת השי"ת לישראל')

מתוך דברי חיזוק בפתיחה למגבית החירום ל"קרן כלל ישראל" 
שהתקיימה בביתו נאווה קודש – יז שבט תשפ"ו

זה איום ונורא, איך יתכן כזאת שבחור יפול 
ומתחתיו?!  תחתיות  לשאול  אמת  מתורת 
עלינו נפלה חובת היום; לסייע, לתת כסף כל 

אחד בעצמו, ולסייע ככל האפשר.

אנו חייבים לקחת את הקליפה המרה הזאת 
המתפשטת בכלל ישראל רח"ל ולעוקרה מן 
יעזור  יכולים,  שאנו  מה  וכשנעשה  השורש, 

השי"ת שהם יעקרו בפועל ממש.

אשריכם אשריכם כל הפועלים בזה, שכרכם 
אתם  מה  משערים  אינכם  מאוד,  הרבה 
פועלים בזה למען שמו יתברך, בזה שאתם 

נלחמים עם ההתחיילות הטרף הזה רח"ל.

תזכו  זה  בעבור  חלקיכם,  טוב  מה  אשריכם 
וחסידים,  צדיקים  יהיו  בניכם  ובני  שבניכם 
שומרי הברית, תלמידי חכמים, און איר זאלט 

האבן א אייביגער אידישן נחת, וכי"ר. 



בכל 
נפשך

מסילות העבודה 
מאוצרות מו״ר שליט"א

סוד נורא ונפלא
בפורים גילה השי"ת סוד נפלא מאוד, סוד נורא 
מאוד, א שרעקליכער סוד! כפי הנראה עדיין 
לא 'נתפס' הסוד הזה... כי עמלק ברוב רשעותו 
מונע ומסתיר שלא 'לתפוס' ולהבין את הסוד 

הנפלא...

אמנם הוא סוד נורא ונפלא! א מורא'דיגער סוד, א 
שרעקליכער סוד!

"וְשִׂים  יד):  יז,  (שמות  כתיב  עמלק  ובמלחמת 
בְּאָזְנֵי יְהוֹשֻׁעַ" – השי"ת ציוה למשה לגלות לו 

את הסוד;

בספרי קודש מובא (עיין תורה אור על מגילת אסתר, 
אות ח'), שביום הפורים מוחלין העוונות על ידי 

סוד עליון של 'רצון', 'נאר רצון'! ואפילו אותם 
אנשים שאין מקבלים תשובתם ביום הכיפורים, 
ואפילו על עוונות חמורים ביותר, זוכים לקבל 

כפרת עוונות ביום הפורים.

ומבוא בזוה"ק (תיקונים תיקון כ"א) שיום הכיפורים 
הוא טפל ליום הפורים! - אנו נמצאים כעת בזמן 
ישועות  להמשיך  כעת  יכולים  ונשגב!  נורא 
נוראות ברוחניות ובגשמיות לכל כלל ישראל!

גרוע מכל אומות העולם
מתי נתגלה הסוד? - בשבת קודש פרשת בשלח 
יהודי  אלי  ניגש  הונגרין,  בבתי  לתומי  הלכתי 
מה  ועל  עמלק  של  רשעותו  את  בפני  ותיאר 
ציותה עלינו התורה למחות זרעו וזכרו. ואמר 
לי כך, היו גויים ואומות שגזרו גזירות ושמדות 
נוראות על כלל ישראל, הריגות וצרות נוראות 
רחמנא ליצלן, אבל לא על כגון זה נידון עמלק. 
בתורה הקדושה כתוב על עמלק שחטאו הנורא 
(דברים כה,  "!כָּל הַנֶּחֱשָׁלִים אַחֲרֶי ְּהיה "וַיְזַנֵּב ב
יח) - הוא פגע בנחשלים ומוחלשים! - ער האט 
זיך געטשעפעט מיט א פאר שאַבּאַבּניקעס (- 

הפקר יונגען)...

פולטן,  שהענן  כאלו  היו  תמיד  ישראל  בכלל 
ובהם נלחם עמלק, אותם הוא ביקש להחליש 
לגמרי, ועל כן הוא הגרוע יותר מכל מי שנלחם 
עם כלל ישראל לדורות עולם! וסופו לאבדון 
דעם  וועלט!  דער  אין  ערגסטער  דער  וכליון! 

ערגסטן סוף וועט ער האבן!

הקב"ה נשבע בכסא כבודו (שמות יז, יד): "מָחהֹ 
רק  העולם  תיקון  כל  עֲמָלֵק";  זֵכֶר  אֶת  אֶמְחֶה 
קיבלנו  כך  לגמרי!  וזכרו  שמו  ימחה  כאשר 

מסיני.

המשכה ע נשמות
בעולם  כאן  הנמשך  דבר  שכל  כלל  זהו  והנה 
יודעים  תמיד  לא  אך  נשמות.  בכח  נמשך 
כשהיו  וכמו  נמשך.  הדבר  מי  דרך  ומשיגים 
המעיין   – הבאר  עמהם  היה  במדבר  ישראל 

המתגלגל עמם בכל הדרכים, שהיה דבר נפלא 
מאוד, אך לא היה ידוע לשום נברא מי המשיך 
העולם  מן  נסתלקה  מרים  כאשר  ורק  אותו, 
והפסיק הבאר ליתן מימיו, הבינו למפרע שכל 
הנביאה  מרים  ידי  על  היה  הבאר  של  השפע 
(תענית ט.). [וידוע שהאר"י הקדוש נתן לתלמידו 

של  מבארה  לטעום  וויטאל  חיים  רבי  הקדוש 
מעיין  להיות  תזכה  "עכשיו  לו:  ואמר  מרים, 
המתגבר בחכמה זו - תורת הנסתר (פרי עץ חיים 

שער הנהגת הלימוד פרק א')].

על כל פנים הכל נמשך על ידי נשמות, הן מצד 
בשיחות  מביא  ורביה"ק  הרע.  מצד  והן  הטוב 

עלמא  דהאי  בחכמות  שאפילו  ה')  (אות  הר"ן 
החכמות,  שיתגלו  הראוי  הזמן  שיבוא  צריך 
על  רק  זה  על  לבוא  להם  אפשר  היה  לא  כי 
החכמה,  בזאת  השכל  להם  שהתנוצץ  ידי 
כי  מלמעלה.  התנוצצות  החכם  לאותו  שבא 
כשהגיע העת והזמן שיתגלה אותה החכמה או 
התחבולה בעולם שלחו להם מלמעלה בשכלם 
זאת התחבולה כדי שיתגלה בעולם. כי בודאי 
על  חקרו  מקודם  שהיו  הקדמונים  החכמים  גם 
התחבולה  זאת  על  הם  באו  לא  מה  ומפני  זאת, 
וכשבא  מלמעלה,  הכל  באמת  רק  וההמצאה? 
העת שיתגלה זה הדבר, אזי מתנוצץ לו השכל 

ואז בא אותו החכם על אותה התחבולה. 

דהיינו כאשר צריכה החכמה להתגלות בעולם 
לכך  הראויה  הנשמה  את  השי"ת  שולח  אזי 
שעל ידה נמשכת זאת החכמה בעולם (ראה גם 
שיחות הר"ן אות צ"ב), ואחר כך מתקבצים סביבה 

נשמות שהם ענפים של אותה נשמה, וכך הם 
ממציאים ומפתחים את החכמה.

על כל פנים התורה גילתה לנו את הסוד הזה 
– ישנם נשמות ועל ידם נמשך כל דבר לעולם.

שורש הספיקות 
והבלבולים

והנה בעולם הזה שוררת ערבוביא נוראה מאוד, 
אנשים מתהלכים עם ספיקות וטעויות נוראות, 

ירדו  מטרה  איזה  ובשביל  מה  על  יודעים  לא 
לעולם, לא יודעים מה לעשות ומה לפעול, ולא 
יודעים על מה ולמה מסתלקים מהעולם... הכל 

הוא בלבול וטעות גדולה מאוד.

במוצאי שבת אנחנו מבדילים על הכוס ואומרים 
"הַמַּבְדִּיל בֵּין קדֶֹשׁ לְחוֹל". מצוה זו של הבדלה 
הדעת  היינו,  כולה,  התורה  כל  את  כוללת 
להבדיל בין טוב לרע. כי למעשה העולם הוא 
כולו הסתר פנים נורא, 'אזא מין הסתר פנים', 
כי על פי האמת הרי ההבדל בין שבת לששת 
ימי  החול הוא בלי שיעור ובלי גבול; שבת הוא 
נברא  שבשבילו  גבוה,  מעל  גבוה  קודש  כולו 
כל העולם כולו, ולעומת זאת ימות החול הם 
כך  שבת,  קדושת  לערך  וירידה  מלאכה  ימי 
שההבדל ביניהם הוא הבדל שמים וארץ. אמנם 
בעיני בשר לא משיגים ולא מבינים את ההבדל 

הגדול הזה.

למשה  ל'הלכה  צריכים  אנו  דבר  כל  על  ולכן 
הם  מה  שבת,  נכנס  מתי  שבת,  מהו   - מסיני' 
ימי החול, מהו טהור ומהו טמא, מה אסור ומה 
עמים,  בן  הוא  ומי  ישראל  בן  הוא  מי  מותר, 
ובלי הלכה למשה מסיני אין אנו מוצאים ידינו 

ורגלינו בעולם כלל.

המן מן התורה
וערבוביא נוראה זו של עירוב טוב ורע שורשה 
בנשמת עמלק; וכמו שאמרו חז"ל (חולין קלט:)
עץ  חטא  הָעֵץ'!".  'הֲמִן  מנין?  התורה  מן  "המן 
הדעת גרם לערבוביא נוראה בעולם, כי לפני 
חטא עץ הדעת היה הבדל ברור בין טוב לרע, 
הטומאה היתה לבדה והקדושה לבדה, והיתה 
ללכת,  לאן  לבחור  האדם  ביד  נתונה  בחירה 

לצד הטוב או חלילה לצד הרע.

(קהלת  עשה אלקים"  זה  ש"זה לעומת  ובוודאי 
רחמים  וצריך  מאוד,  חזקה  והטומאה  יד),  ז, 

וזכותים לזכות להבחין בין טוב לרע. ואכן מובא 
(עיין רמב"ן עה"ת בראשית ב, ט) ש'עץ הדעת' ו'עץ 

החיים' הם שתי אילנות נאים וטובים הצומחים 
בערוגה אחת, ממש פלאי פלאות, והם דומים 
כל כך עד שאי אפשר להבחין ולדעת מי הוא 

'עץ החיים', ומי הוא 'עץ המות'.

ערבוביא  שנעשה  גרמה  הדעת  עץ  אכילת 
נוראה של הטוב עם הרע ושל הרע עם הטוב  

עד שאי אפשר להבחין מהו 'רע' ומהו 'טוב'. 

גדולתו  לעצמנו  נתאר  כאשר  לומר,  ונכון 
וחכמתו של המן הרשע, כמה פיקח וחכם היה, 
כמה עשיר וחשוב היה, ושלל מעלותיו שעטרו 
אותו, הרי שלא היה ניתן להבחין ולהבדיל בינו 
לבין מרדכי הצדיק... - רק על ידי הלכה למשה 

מסיני. להאמין ברשעותו של המן-עמלק!

(פורים תש"ע ח"א - המשך בשבוע הבעל"ט ב"ה)

יצא סוד (א)

עמלק נלחם באלו 
שהענן היה פולטם, 

אותם הוא ביקש 
להחליש לגמרי, ועל 
כן הוא הגרוע יותר 

מכל מי שנלחם 
עם כלל ישראל 

לדורות עולם! וסופו 
לאבדון וכליון! דער 

ערגסטער אין 
דער וועלט!

”



משיב
דבר

מכתבים ממו״ר
בעניני הזמן

ניצוץ 
אחד!

ניצוץ קודש ממאמרי 
ומכתבי מורינו שליט״א

אל כבוד יד״נ הבחור המופלג בתורה ויר״ש וקרבת ה׳ יחפוץ 
ה״ה... נרו יאיר ויופיע.

הנני בזה במענה על מכתבך משנת תשכ״ט, ותדין אותי לכף 
ומרוב  הכוחות,  חולשת  מתוך  כה,  עד  השבתיך  שלא  זכות 

טרדות וסיבות רבות.

גם כעת קשה לי לצמצם את מוחי להשיבך כדקא יאות, והרי 
מכתבך לפני, ואנסה כפי מעט היכולת בל״נ על ראשון ראשון 

ועל אחרון אחרון, ויהא רעוא שאימא מילתא דתתקבל [...]

ב. כתבת שנהנית מענין לימוד שתי הלכות בכל יום. כשדברתי 
מזה הזכרתי משיעור קבוע אפי' על הלכה אחת, כי דברתי אז 
מכמה שיעורים קטנים. ואפי' אם יש לאדם שיעורים גדולים, אל 
יניח ידו מקביעת סדר לשיעורים קטנים, שמזה בקל לא יפול, 
והשיעורים קטנים יכולים לקיים אפי' בעש״ק ואפי' בערב יום 
הכיפורים ואפי' ביום הכיפורים עצמו. וצריכים לזה רק קצת 

עקשנות, וכמה כבר הודו לי על העצה הזאת שהצליחו בזה.

ה) פ׳  השירים  (שיר  רבה  במדרש  סעיפים  לשני  סמך  ומצאתי 
שאני  עד  למחר  וב׳  היום  הלכות  ב׳  לומד  הריני  אומר  "החכם 
לומדה כולה" (מכל שכן שבשני סעיפים יש לעתים יותר משתי 

הלכות, מכ״ש כשלומדים עם המשנה ברורה).

וחזק ואמץ בזה, ואם הפסקת כבר, התחדש בזה, לא להתחיל 
מהתחלה כי אם במקום שהפסקת. ואם תתנהג כך, תזכה במשך 
ימי חייך לגמור כל הד׳ חלקי שולחן ערוך מתחילתם ועד סופם.

ורבינו הק׳ כותב בספר המידות (ערך לימוד אות י) בזה״ל: "כל 
ידיעה במשפטי התורה, הן מצוות שבין אדם לחבירו והן מצוות 

שבין אדם לקונו, הידיעה הזאת בעצמה היא הצלחת הנפש".

ומוהרנ״ת זצ״ל אחר שגילה לו רבינו ש״גם מעט זה טוב", מאז 
ואם  טוב,  זה  הרבה  שרק  חשב  קודם  כי  הרבה.  לחטוף  זכה 
איתרמי לו שלא יכול לחטוף הרבה - גם המעט הפסיד. ומאז 
שנודע לו מרבינו החשיבות של מעט - התחיל לחטוף מעט. 
ואם מעט זה טוב, מכל שכן הרבה. ועל ידי זה זכה לחטוף הן 

רב הן מעט (כך שמעתי)‘.

אולם לשיטה זו של שני סעיפים, אזי אם רוצים ללמוד יותר - 
טוב ללמוד זאת במקום אחר, לא בענין שהוא סדר לימודו בעת 
ההיא, בכדי לא להפריע את סדר המעט הלזה, שהוא חשוב 
מאד. ושלמה המלך אמר בחכמתו: ״הון מהבל ימעט וקובץ על 

(משלי יג, יא)"[...] יד ירבה״

[...]ודע, שכמו שחולקים על עם ישראל וחולקים על החרדים 
וחולקין על הצדיק, כן כל אחד חולק על הבחינת צדיק שיש בו 
בעצמו. לכן כשאדם עושה פעולה השייכת לעצם תיקון נשמתו 
שוה  היא  שאין  לו  שנדמה  בזה  עצמו  על  חולק  בעצמו  הוא 

כלום. ועיין היטב בזה.

ואם אכן רוצים לגשת אל הקודש לעבדו ית״ש באמת ובתמים, 
סי'  (ח״ב  מוהר״ן  ובליקוטי   [...] בדעתו  תקיף  להיות  צריכים 
מח) מביא רבינו בלשון הזה: "העולם הזה גשר צר מאד, והכלל 
והעיקר שלא להתפחד כלל!" יהי רצון שנזכה בקרוב להרמת 

קרן מלכותו יתברך על כל העולם ועמו וארצו ונחלתו.

כל  בשלום  ודרוש  ונפש,  בגוף  והצלחתך  וטובתך  הדו"ש 
החברים

יעקב מאיר שכטער 

נפשות 
חסידיו

סיפורים ולקחיהם
מאת מו״ר שליט"א

תהיון
לי – הרי 
אתם 
שלי

ב״ה יום ה׳ כ״ה מרחשון תש״ל פעיה״ק ירושלם תובב״א.

פעולות  פועל  שבנו  מאחד  שמעתי 
ישראל  בני  פזורת  עבור  רבות  טובות 
בארץ רוסיא. לאור ריבוי הפעולות יש לו 
קשרים עם רבי השלטון הן ברוסיא והן 
בשאר ארצות אשר לפני מלכים יתייצב.

יקר,  עסקן  אותו  של  אביו  לי  וסיפר 
איך  לו תמונה  והראה  אליו  בא  שאחד 
שבנו יושב בכבוד מלכים עם נשיא של 

אמעריקא.

ואמר  הגיב האב בתמיהה על התמונה 
לעסקן: מה לך להראות לי את התמונה, 
איזה גדלות אני רואה כאן, אדרבה לך 
והראה התמונה לאביו של הנשיא... מה 
אתה חפץ ממני, וכי זהו יחוסי, הרי זה 

יחוסו של אבי הנשיא, שזכה שבנו ישב 
עם יהודי ואף ידבר עמו...

היינו  אילו  הנכונה,  הסתכלות  היא  זו 
יודעים מה הוא סוד "המבדיל בין ישראל 
לעמים" - מה הוא שורש נשמות ישראל 
וגוי  כהנים  ממלכת  ממעל,  אלוק  חלק 
קדוש, לעומת אומות העולם שתפקידם 
נהיה  שאנו  כדי  הזה  העולם  את  לנהל 
פנויים להיות בו משרתי ה', לבנות את 
על  מסתכלים  היינו  הרי   - הנצח  חיי 
היינו  לגמרי,  שונה  באספקלריה  עצמנו 
העולם  אומות  של  הרע  מכל  רחוקים 
בשמחה  הרם  תפקידנו  את  וממלאים 
גדולה ועצומה מתוך הרגשה בהירה של 

"ויגבה לבו בדרכי ה".

כמו 
שחולקים 
על ישראל 

ועל 
הצדיקים

– כן חולק 
כל אחד על 
נקודת הטוב 

שבו

וקובץ על יד ירבה


