
בעזהשי״ת

בארה״ק - 08-30-20-666     
בארה״ב - 605-477-7011   

בלאנדאן  44-3003730634  

קול ״אודיע אמונתך״ 

    יו״ל ע״י מערכת ״אודיע אמונתך״ בשיתוף מכון ״דורשי יחודך״   להערות והארות, ולבקשת הגיליון ניתן לפנות לקול "אודיע אמונתך" מספר 7 , או בפקס 077-3179926

רבש"ע! טאטע אין הימל, אני כבר לא יכול! כשל כח 
הסבל, אני לא יכול לעמוד מול פיתויי היצה"ר!!!

יהודי  לכל  ביותר  המציקים  הקשים  הדברים  אחד 
ירא שמים, הוא הכאב הגדול הנגרם בעטיו של יצר 
המפתה המריע, המשחר לטרף ולוטש שיניו ופותח 
מלתעות רשע, מוכן בכל רגע לבלוע טרפו המפרפר 

בין ציפורניו הזבות דם.

כמה אפשר...

חטאת  לפתח  אשר  זה,  ואכזרי  רע  יצר  על  ודווקא 
רובץ כל היום אומרים לנו חז"ל הקדושים (קה"ר ג. ט"ז): 

"טוב מאוד זה יצר הרע", היתכן?

אם לא די בזה מוסיפים חז"ל הקדושים 
(קידושין ל:) ומגלים לנו, כי העצה היעוצה 

לו  בראתי  יצה"ר  "בראתי  היצה"ר  נגד 
תורה תבלין".

לכאו' היו צריכים חז"ל הקדושים לומר 
בראתי לו תורה שתכלהו, שתכחידו מן 
העולם. מה פירוש "תבלין" הרי תבלין 
מטעים את האוכל ומנעימו יותר לחיך, 

כולי האי מאי היא?

כי הנה באמת ההשקפה הנכונה צריכה 
את  לעבוד  אפשר  אי  אדרבה!  להיות, 

השי"ת באמת, רק על ידי היצה"ר...

בשנים  ובא  חשוב  יהודי  נכנס  שפעם  הסיפור  ידוע 
אני  ואמר, הרי  הלה התאונן בכאב  למו"ר שליט"א, 
גיוואלד!  בי,  יצר הרע בוער  ועדין  כבן שבעים שנה 
מה יהיה כאן?" כך זעק מרה והביע את כאבו הגדול.

לו: "האם מפריע לך  מו"ר שליט"א פנה אליו ואמר 
להמליך את הקב"ה בגיל שבעים?!" אין לך להתעצב 
להמליך אתה  יכול  שעדיין  תשמח  אדרבה  זה.  על 

את הקב"ה.

ניסיון  ניסיון?  מהו  וכך מסביר מו"ר שליט"א תמיד. 
הוא כביכול 'טלפון מעולם האצילות', מתקשרים  אל 
ומבקשו  אליו  פונה  בעצמו  הקב"ה  וכביכול  האדם 

להמליכו וליחדו.

זה שיש לאדם יצר הרע אינו עבירה!!! עבירה היא רק 
אם שומעים לו חלילה!!

כי  פז להכריז  הוא הזדמנות  ניסיון שבא לאדם,  כל 
הארץ מתחת  ועל  בשמים ממעל  האלוקים  הוא  ה' 
אין עוד, כאשר על אף רצונו ותשוקתו הגדולה של 
אמונתו  בשל  רק  מכך  נמנע  הוא  זר,  לדבר  יהודי 

בבורא עולם, אשר מצוהו להימנע מכך, הרי בכך הוא 
מכתיר את הבורא יתברך בכתר מלכות כאן בעולם 
הזה, בעולם השפל הזה אשר השי"ת והנהגתו כל כך 
נסתרים ונעלמים לגמרי, כמה חשובה ויקרה היא לאין 
בהקזת  כרוכה  היא  כאשר  בפרט  כזו,  הכרזה  ערוך 
דם, של רצונות ומאוויים הנכבשים בגבורה ובאומץ 
לב, מול גלים סוערים של רוחות זרות, משאות שוא 

ומדוחים, המאיימים להטביע כל חלקה טובה רח"ל.

להיות  כדי  הזה,  הנורא  הכח  את  לקבל  כדי  ואכן 
זה  בשביל  הניסיון,  בשעת  עילאית  בגבורה  אמיץ 
נתן הבורא ב"ה "תורה תבלין" - היא לא מבטלת את 
היצה"ר, אלא הופכת אותו לכלי כחומר ביד היוצר, 
כדי להמליך את השי"ת באופן נפלא! 
אה! מה ערב הוא טעם הניצחון, הטעם 
המתוק של המתגבר וכובש את יצרו...

"לפעמים  שליט"א:  מו"ר  בפי  וכשגור 
יצרו,  על  לגבור  מצליח  אינו  אדם 
משנה  איזה  לו  שחסר  משום  פשוט 
חומש  פסוקים  איזה  או  גמרא  דף  או 

רש"י וכדו'".

הזמן,  נסיונות  מול  איתן  לעמוד  כדי 
התורה היא הנותנת כח לזה. כמאמר 
הכנעתו  "שעיקר  א')  סי'  (ליקו"מ  רביז"ל 

של היצה"ר הוא ע"י התורה".

וכפי שאמר מו"ר שליט"א בשם הגאון רבי דוד יונגרייז 
זיע"א, שלכאו' הרי הספה"ק מלאים בעצות וסגולות 
נגד היצה"ר ומה הפשט שבחז"ל מובא שהתורה היא 
התבלין נגד היצה"ר, אלא כך מקובלני שכל העצות 

והסגולות אינם מועילות רק על ידי עסק התורה!.

בלימוד  ויעסוק  אדם  יתגבר  כאשר  למעשה  אבל 
התורה הק' כדי שיהיה לו כח להתגבר על היצה"ר, 
שעל זה אומר מו"ר שליט"א תמיד שלימוד כזה הוא 

"תורה לשמה" בתכלית השלמות.

אז אדרבה, בכל פעם שיבא אליו היצה"ר, תתהפך 
שמרבה  וכמו  ההתעלות,  לתכלית  והניסיון  הירידה 
דוקא  אחת  התגברות  שע"י  לומר,  שליט"א  מו"ר 
אומרים  כאשר  אז  מאוד,  קשה  שהנסיון  במקום 
כל  את  לתקן  יכולים  ניין!!!"  גוטן  "א  לא!  ליצה"ר 
בניסיון  עמידה  ע"י  שפגם,  מה  וכל  שנכשל  מה 
מתקנים את כל העבר, וזוכים להתעלות בבת אחת 
להיות כצדיק גדול ומזוכך בתכלית כאילו לא חטא 

מעולם כלל!

112

פרשת  
יתרו 
תשפ״ו

 שאלה  לדאבוננו נסתלקו 
בשבועות אחרונים כמה בחורים 

יקרים מאוד, כלל ישראל מאד כואב 
ודואב על זה, במה אפשר להתחזק?

אלפים  תמורת  כפרה  היו  הם  תשובה: 

זכות  להם  יש  כך.  ממש  ישראל.  מבני 

יהודים  הרבה  כך  כל  שהצילו  נפלאה 

ממיתה.

 שאלה  איזה דבר צריך
לתקן בעת הזאת?

תשובה: כל אחד צריך לדעת מה הדבר 

שהוא צריך לתקן. לזאת יש התבודדות 

כדי לדעת מה לתקן ואיך לתקן.

 שאלה  האם יש עניין ביום הבר 
מצווה לסיים את כל התהילים?

תשובה: יש עניין לנצל את היום הקדוש 

הזה באמירת תהילים בהתעוררות הלב 

אך בלי להתכוון דווקא על מנת לגמור.

 שאלה  אני מתכונן לבר מצוה 
ברגש רב, דא עקא שאי אלו חברים 

שכבר היה להם בר מצווה, אמרו 
לי בזלזול שלא אתרגש יותר מדי 
כי אחרי תקופה חולף ההתרגשות 

וחוזרים להיות כמו שהיו?

כלל  לדבריהם  תתייחס  אל  תשובה: 

לאחר  יום  תעשה,  זאת  אך  ועיקר, 

ותאמר  לבדך  מצווה תסגר בחדר  הבר 

ולאחריהם  תהילים,  פרקי  חמישים 

תתפלל מעומק הלב שכל ימיך לא יכבה 

אצלך ההתלהבות.

נפשי 
בשאלתי

שאלות המוגשות 
לפני מו״ר שליט״א

היא לא מבטלת 
את היצר הרע,
אלא הופכת 

אותו לכלי כדי 
להמליך את 

השי"ת באופן 
נפלא! 

קרבה
אל נפשי

דיבורים מלב אל לב 
במשנת מו“ר שליט״א 

תורה תבלין



ישעשעו 
נפשי

פניני
הפרשה 

וחיתה
נפשי

דברי אלקים חיים שהשמיע 
מו״ר שליט"א בתקופה האחרונה

ווווחחחחחח
נ

מתוך שיחה לבחורי מכינה לישיב"ק סאטמאר – טבת תשפ"ו

דברי הכנה לבחורי בר-מצוה

אלו הם נערים המתכוננים 
ליום הבר מצוה ומבקשים 

לשמוע דברי הכנה.

אנחנו  הזה,  בעולם  אותנו  ברא  הקב"ה 
מאד חשובים בעיניו ית', הוא קורא לנו 
'בנים אתם לה' אלקיכם'. זהו שבח גדול 

מאד שאנחנו הבנים של הקב"ה.

היצר  על  להתגבר  הוא  שלנו  התכלית 
שהוא  בעולם  הרע  יצר  יש  כי  הרע. 
בכונה  ולהתפלל  בתורה  מלעסוק  מונע 
האדם  את  ומפתה  השי"ת,  את  ולעבוד 
לשקוע בתאוות רח"ל, הוא רוצה לאמלל 

את האדם. 

העליון,  לעולם  עולה  שאדם  אחרי 
שואלים אותו 'מה עשית'? ואדם שהלך 
תאוותיו  אחר  והלך  וחטא  יצרו  אחר 

הרעות, אינו יודע מה לענות שם.

ברוך ה' שאנו יודעים את האמת, שבאנו 
ולייחדו. להמליכו  לעוה"ז כדי להמליכו 
היינו להאמין שיש לנו מלך, יש לנו מלך 
ואנו צריכים לקיים מצוותיו, הוא נתן לנו 
תורה שכתוב בה איך לשמוע בקול ה', 

מה צריך לעשות ומה אסור לעשות. 

לעשות  שצריך  מה  עושה  וכשאדם 
זוכה  הוא  לעשות,  שאסור  ממה  ונזהר 
לחיי נצח לעולם הבא, והוא יושב תמיד 
ונהנה  ותפילה  בתורה  ועוסק  עדן  בגן 

מזיו השכינה.

מונח  הוא  אם  להיפך,  חלילה  אם  אבל 
אזי  רעות,  במדות  רעות,  בתאוות 
וירחם  ישמור  ה'  העליון,  לעולם  כשבא 
נשרפים  ומרים,  קשים  עונשים  איזה 

בגהינם רח"ל.

שאנחנו  מזה,  יודעים  שאנו  ה'  ברוך 
בתורה  לעסוק  כדי  לעוה"ז  ירדנו 
עבירות  לעשות  ולא  המצוות  ולקיים 

שאסור לעשות.

שזיכה  על  הכל  לאדון  לשבח  עלינו 
וכשנזכה  הזה,  מהאמת  לדעת  אותנו 
לקיים את זה, יעזור לנו הקב"ה בעוה"ז 

ובעוה"ב. 

אתם עדיין נערים צעירים, השי"ת יעזור 
בישראל,  נאמנים  בתים  לבנות  ותזכו 
ומצוות,  בתורה  עוסקים  לבנים  ותזכו 

ויהיה לכם נחת ושמחה.

יודעים  שאנו  חלקינו  טוב  מה  אשרינו 
יודעים  ואנו  בעולם,  בורא  שיש 
ומה  לעשות  שצריכים  מה  האמת 

שאסור לעשות.

הילדים רוצים לדעת 
מה העצה לזכות למדות 

טובות ולא לקנאות 
בחברים.

להטיב  השמים  מן  רוצים  שאם  כתוב 
ובכל  בבנים  בעשירות  האדם,  עם 
האם  עליו  שואלים  אזי  שבעולם,  טוב 
הוא  אם  אחרים,  בהצלחת  שמח  הוא 
והוא  ועשירות  בנים  לאחר  שיש  שומע 
בנים  לו  גם  מגיע  אזי  בהצלחתו,  שמח 

ועשירות. ולהיפך להיפך ח"ו.

מצליח  שהחבר  רואה  כשאתה  לכן 
בהצלחתו  תשמח  וברוחניות,  בגשמיות 
באמת  לך  ויהיה  תצליח,  אתה  גם  ואזי 

טוב, ופעמים אפילו יותר טוב מהחבר.

ועי"ז  הזאת,  יודעים מהעצה  ב"ה שאנו 
שאינו  במחשבה,  ומנוחה  רוגע  יש 
אדרבה  ח"ו,  חבירו  בשמחת  מצטער 
מקיים  הוא  חבירו  בשמחת  כששמח 
מצוה דאוריתא 'ואהבת לרעך כמוך', מה 
שלך  רוצה  שאתה  כמו  'כמוך',  הפירוש 
יהיה לך טוב, כך תרצה שגם השני יהיה 
אתך  ייטיב  ואזי  ממש.  כמוך  טוב.  לו 

השי"ת יותר ויותר.

לחיים  זוכה  כך  שמתנהג  מי 
מה  אשרינו  ובעוה"ב.  בעוה"ז  טובים 

טוב חלקינו.

רוצים חיזוק גם בענין 
שמירת העיניים.

שאנו  מפורש  פסוק  שזה  לדעת  צריך 
'ולא  שמע,  בקריאת  אותו  קוראים 
תתורו אחרי לבבכם ואחרי עיניכם', אל 
תחשבו  ואל  שאסור  במקום  תסתכלו 
מחשבות אסורים, זה מצוה מדאוריתא, 
על  עבר  שהוא  נמצא  ח"ו  נכשל  אם 
וכאשר  תתורו',  'לא  של  לאו  איסור 
לקיים  זוכה  הוא  עצמו,  על  שומר  הוא 

מצוה מדאוריתא.

אהבת  לכם  שיהיה  אתכם  מברך  הריני 
להבין  בתורה  שתתמידו  התורה, 
וטהורים,  קדושים  ותהיו  ולהשכיל, 
להסתכל  שלא  העיניים  על  לשמור 
הידיים  על  ולשמור  האסור,  במקום 
שלא לעשות דבר האסור, עי"ז יתן לכם 
השי"ת שכר בעוה"ז ובעוה"ב ויהיה לכם 
ויהיה  וטהורים,  קדושים  שיהיו  בנים 
וטהורים,  קדושים  שיהיו  נכדים  לכם 
באצאלן  אייך  זאל  אויבערשטער  דער 
אשרינו  ברכות,  גוטע  אלעג  מיט 

מה טוב חלקינו.

ויחן שם ישראל נגד ההר
וזהו "ויחן שם ישראל נגד ההר" (שמות יט, ב) הנאמר ביום 
שם  שהיתה  אחד׳,  בלב  אחד  ׳כאיש  תורה,  מתן  סגולה, 
לאיש  נחשבו  שכולם  ישראל  בני  של  עצומה  התקשרות 
אחד, וזה היה להם לרכוש עצום מאד, להיות מקושר עם 

אוצרות של טובה כאלה של יהודים.

הבעל דבר מדמה לאדם שהוא חכם מופלג, ועי״ז הוא בא 
לחשוב בגנות הזולת, ולהכיר בחסרון של פלוני ובחסרון 
של פלוני. אמנם לפי האמת איזה ריוח יש לאדם מידיעת 
חסרונות הזולת, שתמיד הוא רואה בחבירו אך חסרונות, 

הלא הוא חי עי"ז חיים מרורים.

האושר האמיתי הוא כשהאדם אוהב מעלותיו של הזולת 
ונהנה מכל דבר טוב שהוא עושה, ואז נחשב לו כאילו הוא 
עצמו עשה הדבר הטוב ההוא, למשל כשנהנה מעניית ׳יהא 
שמיה רבה׳ שאמר יהודי בכוונה, נחשב כאילו הוא בעצמו 
אמר ׳יהא שמיה רבה׳, וכמו כן כשאוהב שמירת עיניים של 

ישראל, נחשב כאילו הוא עצמו שומר את עיניו. 

אחדות גדולה ומופלגת כזאת שורה בכ"א מישראל, שכל 
ישראל  שכל  לפי  זולתו,  של  מהטובה  להרויח  עשוי  אחד 

נחשבים כאיש אחד ממש כפי שהיה לקראת מתן תורה.

(אוסף אמרים, תורה - מאמר שביעי)

כה תאמר לבית יעקב
שמו,  יתברך  חכמתו  מעצם  החצובה  הקדושה  התורה 
מעט  שנתקרבה  עד  מדרגות,  אלפי  רבבות  נשתלשלה 

לשכלנו, כדי שנוכל גם אנו לעסוק בתורה. 

והוא דבר מבהיל על הרעיון, התורה - עצם חכמתו יתברך, 
אשר היא בנויה כולה משמותיו של הקב"ה. ו'שם' הכוונה 
גילוי ופרסום, כמו שכתוב (שמואל ב ח, יג) "וַיַּעַשׂ דָּוִד שֵׁם" – 
שנתפרסם שמו. כלומר שכל שם מהשמות הקדושים מגלה 
גילויים נפלאים בהשי"ת, ומאיר מאור זיו השכינה - שעל 

ידו אפשר להיות דבוק בהשי"ת לעולם ועד.

ולמעננו התלבשה התורה בכ"ב אותיות ונתחלקה לתיבות 
ופסוקים ופרשיות, באופן שכל אחד ואחד מישראל בכוחו 
ללמוד את התורה, ואף להיות דבוק בה, בסוד "יעקב חבל 
נחלתו", וכדאיתא מהבעש"ט הק' זיע"א, שהחבל הנמשך 
מאין-סוף, ומי שאוחז בסופו, הרי הוא דבוק לאין סוף ב"ה, 
כדי  עד  בראשו,  כאוחז  ובסופו  החבל  במקצת  האוחז  כי 
כך, שגם תינוקות של בית רבן בכוחם ללמוד את התורה 
את  אלקים  ברא  "בראשית  להסבירם  ואפשר  הקדושה, 
השמים ואת הארץ" בעברי טייטש רגיל, ושאר כל פסוקי 

התורה הקדושה.

(שם, מאמר תשיעי)

אתם ראיתם
תקוה  רואה  אין  וממש  גדולה,  בהסתרה  שרוי  כשהאדם 
לישועתו. צריך הוא להתבונן בנס הגדול של יציאת מצרים 
- שהוציאם הקב״ה למרות שלא ראו שום תקוה לישועה, 
הוציאם  אעפ״כ  וכו׳,  תחתיות  בשאול  שקועים  היו  ועוד 
משם באותות ומופתים עד שהביאם לשיא גדלותם במתן 
תורה על הר סיני - כן כל אחד בפרטות צריך להאמין כי 
הקב״ה יכול להושיעו בכל רגע מכל צרותיו ברו״ג ולהעלותו 
מעלה מעלה. וזהו סוד עליון למעלה מכל השכליים, ואין 

לנו שמץ הבנה בזה.



בכל 
נפשך

מסילות העבודה 
מאוצרות מו״ר שליט"א

בני – לאן אתה הולך?!
"ה' שפתי תפתח ופי יגיד תהילתך". רבותי, אנו 
נמצאים בעולם הזה בדור ותקופה כזאת, שרק 
על עצם הדבר שזוכים להיות יהודי כשר, אנחנו 

כבר שוים 'עולם הבא'.

בעניני  אגדה  דברי  לדבר  רשות  ואבקש 
הקדושה, אשר כלל ישראל עוסק בימים אלו 

בימי השובבי"ם.

הנה על פי דברי רביה"ק (ליקו"מ תנינא סי' פ"ג)
לאדם  לו  ובהיר  שברור  שככל  למדים  נמצינו 
בחזקה הענין שצריך להיות שמור עד למאוד 
בקדושה במחשבה דיבור ומעשה, זהו 'צמיחת 

קרן משיח' שלו!

לברכה  זכרונו  רוזין  חיים  אליהו  רבי  הגה"ח 
בית  את  לבנות  הרב  פעלו  לטוב  שזכור   –
הסתם  ומן   -] מספר  היה   - הגדול   מדרשינו 
הוא שמע זאת מהדור הקודם], שבשכנותו של 
הרה"ק מבארדיטשוב זי"ע היתה גרה משפחה 
אחת, ופעם אחת נפל טירוף הדעת בדעתו של 
אחד מבניהם - שהיה נער צעיר - לברוח אל 
הגויים, ואמו היתה משגחת עליו תמיד בכל עת 
עשרים וארבע שעות ביממה שלא יעשה מעשה 
לברוח  הצליח  הוא  בסוף  למעשה  זה.  שטות 
מהבית החוצה. האם שראתה זאת עמדה מחוץ 
לביתה בוכיה וצעקה בקול גדול: "זונ'עניו – וואו 

גייסטו?!" [בני, לאן אתה הולך?!].

הרה"ק  לאזני  הגיע  צעקתה  כאשר 
מבארדיטשוב זי"ע הוא פרץ בבכי מר ואמר: 
"עלינו לקבל התעוררות גדולה מזה, כי למעלה 
שואל כביכול השי"ת את כל אחד מבני ישראל: 

בני, וואו גייסטו - לאן אתה הולך?!".

אל אשר יהיה שם הרוח 
ללכת - ילכו

הרי כולנו 'בְּנֵי תְמוּתָה' (תהלים עט, יא), בני עולם-
עשרות  כמה  העולם  בזה  נמצאים  אנו  הזה, 
הבחירה  הללו  השנים  שבמשך  לא,  ותו  שנים 
נתונה ביד האדם, ביכלתו לקנות לעצמו חיים 
נצחיים ולהיות שותף כביכול להקב"ה במעשה 
כאלו  נוראים  חרבנות  לעשות  או  בראשית, 
פרשת  הקדוש  (זוהר  אִתְבְּרֵי'  דְּלָא  לֵיהּ  'טָב  אשר 
האדם  את  שואלים  דא  ועל  ע"א).  קמ"ב  תולדות 

מלמעלה 'לאן אתה הולך?' אוואו גייסטו?!

'עַל אֲשֶׁר יִהְיֶה שָּׁם  הפסוק אומר ביחזקאל (א, כ)
הָרוּחַ לָלֶכֶת יֵלֵכוּ וגו' וְהָאוֹפַנִּים יִנָּשְׂאוּ לְעֻמָּתָם כִּי 
שם  אשר  המקום  שאל   - בָּאוֹפַנִּים'  הַחַיָּה  רוּחַ 
האופנים.  הולכים  שמה  ללכת,  שואף  הרוח 
הן  שהאופנים  י"ג)  סי'  (ליקו"מ  רביה"ק  ומבאר 
הגופים, וסוף כל סוף מוכרח הגוף ללכת להיכן 
מוכרח  שהוא  רק  ולא  ללכת.  שואף  שהרוח 

לכך, אלא הרוח רוכב עליו ומוליכו שיגיע וילך 
להיכן שהוא נושב.

ולפי מה שצריך להיות הוא שהשאיפה של כל 
אלקים;  לקרבת  לזכות  תהיה  מישראל  אחד 
השי"ת;  לעבודת  הקדושה;  התורה  ללימוד 
עלי  אדם  של  תיקונו  זהו  כי  וליחדו;  להמליכו 
ומקיים  נאמנה  תפקידו  ממלא  הוא  בזה  אדמות, 
שליחותו, וזהו התיקון של כל העולמות התלויים 

בו!

בזרע  העולמות  כל  כביכול  תלה  השי"ת  כי 
ישראל! על כל אחד ואחד מישראל – לא על שום 
כל  על  העולם!  על  האחראים  אנו  אחר!  אדם 
העולמות! זהו הנצחיות של כל אחד מישראל 

וכך צריך להיות!

החילוף הנורא
אנו  כך  יותר,  וחזקה  נחושה  שהשאיפה  וככל 
נלחמים יותר עם הקליפות שבתוכנו, עם חלק 
הגוי שבתוכנו. כי בחטא עץ הדעת היתה קומה 
כל  בתוכו  שכלל  הראשון  אדם  של  שלימה 
הנשמות הקדושות, ולעומת זה היתה קומה של 
אדם בליעל, ועל ידי החטא נעשה עירוב טוב 
ורע והם נתערבו זה בזה בערבוב נורא ואיום, 
ושבסביבותנו  שבתוכנו  והגוי  הרע  חלק  וזהו 
שכן  וכל  תמיד,  כנגדו  להילחם  צריכים  שאנו 
כהיום בסביבה שהאויר מורעל כל כך רחמנא 

ליצלן!

ולכן צריך תדיר לטפל בזה, הן על ידי עצותיו 
הדיבור  ידי  על  והן  רביה"ק,  של  הקדושים 
הקדוש, לזעוק להשי"ת מעומק הלב: 'לֵב טָהוֹר 
(תהלים  בְּקִרְבִּי'  חַדֵּשׁ  נָכוֹן  וְרוּחַ  אֱקִים  לִי  בְּרָא 
האלטן  דקודושה!  הרוח  את  להחזיק  יב),  נא, 

את  ולחדש  לחזק  הרוח!  את  לחדש  רוח!  דעם 

דאס  היהודי –  הלב  את  ולחדש  לחזק  השאיפה! 
אידישע הארץ!

כי זאת עלינו לדעת בבהירות, שאין דבר הנוגד 
יותר את לב יהודי – א אידישע הארץ – כמו 

פגם הברית אשר שנא ה' אלקינו!

אין לך חילוף גדול יותר של עולם הנצחי בעולם 
הקדושה  שהשאיפה  וכמו  זה!  פגם  כמו  עובר 
זה  שלתכלית  הבריאה,  תכלית  היא  לקדושה 
קדושים  שותפים  להיות  העולם,  בזה  נבראנו 
כך  הבריאה,  תכלית  שהוא  הקדושה  בתורה 
ההריסה  שהוא  הזה  הפגם  הוא  זה  לעומת 

הגדולה ביותר!

מי שפוגם  על  אמרו בזוהר הקדוש  ולא בכדי 
בזה אשר 'טָב לֵיהּ דְּלָא אִתְבְּרֵי' (זוהר הקדוש פרשת 
תולדות קמ"ב ע"א), ועל זה היה דוד המלך צועק: 

העבר  לז),  קיט,  (תהלים  שָׁוְא' מֵרְאוֹת  עֵינַי  'הַעֲבֵר 
מעלי את השוא הזה! כי כל כולו שוא! עס איז 

א שרעקליכער שוא!

ער איז מורא'דיג שטארק – אבער ער איז שוא! 
[הוא אמנם חזק ביותר - אך הוא שוא!].

בזה אני יודע 
שאתה שלי!

מתיא  רבי  על  רמ"ב)  סי  (ליקו"מ  אומר  רביה"ק 
בן חרש (ראה תנחומא ישן פרשת חוקת א') שהס"מ 
בעצמו בא אליו עם קליפה של 'חן של שקר' 
הלך  מתיא  ורבי  דקליפה',  אנפין  'אריך  של 
לקח  הס"מ  כי  ממש!  נפש  במסירות  כנגדו 
בן  מתיא  רבי  עמד  ולכן  הבחירה,  את  ממנו 
חרש כנגדו ואמר: אם אתה הולך במסירות אף 
אני אלך במסירות נפש בלי בחירה! ולכן סימא 
את עיניו שלא יהיה לו בחירה לעבור על רצון 

הבורא!

ועל פי זה יש שפירשו אימרא שנונה על הפסוק 
הנ"ל 'הַעֲבֵר עֵינַי מֵרְאוֹת שָׁוְא' – נעם מיר צו מיינע 

אויגן! קח ממני את עיני כדי לא לראות שוא!

על  דגש  שמו  הקדושים  שחז"ל  אכן  ורואים 
שמירת עינים, ואף על פי שהזוהמא היא בכל 
האברים ובכל החושים, אפילו הכי הדגש הוא 
ע"א)  ח  (סוטה  בגמרא  וכדאיתא  העינים,  על 
"אמר רבא, גמירי דאין יצר הרע שולט אלא במה 

שעיניו רואות"!

הירושלמי  דברי  טעם  בטוב  מבואר  ובזה 
"אמר הקב"ה, אי  שאמרו (ברכות פרק א' הלכה ה')
אם   – לי"  דאת  ידע  אנא  ועיניך,  ליבך  לי  יהבת 
אתה מעניק ונותן לי את ליבך ואת עיניך, בזה 
אני יודע שאתה משלי! ובזה שתעשה מלחמה 
שייך  ואתה  אותם  מנצח  אתה  בזה  עמהם 

לחלקו יתברך!

מה היא שאיפתי

שבמשך השנים 
הללו הבחירה 

נתונה ביד האדם, 
ביכלתו לקנות 

לעצמו חיים 
נצחיים ולהיות 
שותף כביכול 

להקב"ה במעשה 
בראשית, או 

לעשות חורבנות 
נוראים כאלו אשר 

'טָב לֵיהּ דְּלָא 
אִתְבְּרֵי'

”



משיב
דבר

מכתבים ממו״ר
בעניני הזמן

ניצוץ 
אחד!

ניצוץ קודש ממאמרי 
ומכתבי מורינו שליט״א

לאהובי ידידי חביבי היקר ר׳... שליט״א עם כל משפחתו, ה׳ 
עליהם יחיו ויתענגו על רב שלום.

בלימודנו בעיר העתיקה הרווחנו בזה שנוסעים הלוך וחזור עם 
׳טענדער׳ ואין עינינו נפגמים כ״כ בטומאת השחץ של קליפת 
איש  לב  את  ומטמטם  האוטובוסים  את  הממלא  המבול  דור 
הישראלי ונשמתו... וגם ללמוד לפנים מן החומה על הר ציון 

זה גם חשיבות.

מתפלל  שהוא  מי  כל  מובא:  ז)  צא,  (תהלים  טוב  שוחר  במדרש 
בירושלים כאילו מתפלל לפני כסא הכבוד. אבל מה לעשות על 
רוב המסכים המבדילים כמ״ש רבינו הק׳ בספר המדות (אמונה 

"הפשע של אדם מכנים כפירה לאדם". כב)

החזון איש זי״ע מתאר איך שהיה האויר צלול בתחילת הבריאה, 
שגם אחר שכבר אכל אדם מעץ הדעת והחשיך את העולם, 
וגם אחר שהרג קין את הבל, שעשה חטא כזה, עוד לא היה 
האויר מטושטש כל כך, ועוד היה יכול לשמוע קול ה׳ אלקים 

(בראשית ד, ט). מלמעלה "אי הבל אחיך"

מדרך  למעלה  וברוחניות,  בגשמיות  ה׳  לישועת  מקוים  אנו 
הטבע, עד כי ישמיענו שנית לעיני כל חי אני ה׳ אלקיכם...

מהחיים,  המתים  ידיעת  ענין  על  קצת  להשיבך  בדעתי  הי׳ 
ושאלת לי כבר בענין שמות. על כל דבר שאתה שואל יכולים 

לעשות קונטרס שלם, והזמן קצר ואני עמוס מכל הצדדים, גם 
יש כבר כמה שהם שואלים אותי במכתבים ענינים שונים ואני 
חלש בטבעי כידוע לך, והשכחה מצויה אצלי הרבה, אמנם זו 
זכיה גדולה כשזוכים בעולם הזה לחזק איש את רעהו, כמ״ש: 

"לתקן עולם במלכות שדי וכל בני בשר יקראו בשמך".

שיש  שבועות),  של  תורה  (שהיא  נ״ו  סי׳  בלק״מ  כותב  הק׳  רבינו 
שכל  זה;  את  הסברתי  ואני  מלכות,  בחי׳  מישראל  אחד  לכל 
אחד מישראל הוא שותף במלכות שמים, כמו מלך שחלק את 
מלכותו לבניו, ועל כל אחד מוטל להמליך אותו יתברך על חלק 

המלכות התלויה בו.

מישראל  אחד  לכל  שיש  רבינו  כותב  לק״מ  בח״ב  ח׳  ובסי׳ 
ל״ד  ובסי׳  ואחד.  אחד  בכל  תלוי  ותיקונם  עליונים,  עולמות 
כותב רבינו שכל אחד צריך לקבל מחבירו זה מזה וזה מזה 

(את מה שאין בו), כמ״ש "ומקבלין דין מן דין״.

"איש את רעהו יעזרו ולאחיו  ועל אחרית הימים כתוב (ישעי׳ מא, ו)
יאמר חזק". וכשאני זוכה להנאות את ידידי וחברי בדיבור או 
בעצה או במכתב, זה אצלי זכיה, ואני מאמין שזה רצון הבורא 

ותיקון לנפשי ורוחי ונשמתי.

...ואתם הדבקים בה׳ אלקיכם חיים כולכם היום.

הדורש שלומך וטובתך והצלחתך בגו״נ בלב ונפש חפצה

יעקב מאיר 

נפשות 
חסידיו

סיפורים ולקחיהם
מאת מו״ר שליט"א

כחה של 
נקודה 
טובה

ב״ה יום ד׳ לסדר מה טבו אהליך יעקב וגו׳ וירום מאגג מלכו ותנשא מלכותו.

לאחר המלחמה  עובדא שהיה  לי  ידוע 
הנוראה, שמלבד ששת מליון הקדושים 
יהודים  ימ״ש  הצורר  השאיר  שנרצחו, 
רבים חלשים וחולים, ובתי החולים היו 

מלאים מהם.

חולה אחד שהיה מסוכן ל״ע והיה בבית 
שיפור.  שום  במצבו  ניכר  ולא  החולים 
לכך משום  לרופא שהסיבה  אמר פעם 
עיניו  כנגד  עומדים  הנרצחים  שדמויות 
אינו  לבב,  רך  שהוא  ולפי  ולילה,  יומם 
לפי  תמיד,  לו  שמציק  להבריא,  יכול 
שאין הדמויות משות מנגד עיניו עד כדי 

כך שהוא יכול לציירם.

הרופא הביא לו כלי ציור, וביקש ממנו 
לצייר את מראה עיניו, ואכן צייר ציור, 

התפעל  הרופא  ביופיו.  מדהים  שהיה 
מכשרונו והביא מומחים לציור שנדהמו 
הון  שוה  שהוא  ואמרו  יצירתו  מיופי 
וכמה  עוד,  לצייר  נתעורר  החולה  רב. 
שעל  לפי  הבריא,  כן  כמו  וצייר  שהלך 
ידי כח הציור התעורר מציאותו, ונתגבר 
המציאות על דמיונו, וזו היתה רפואתו, 
בגשמיות  הטובה  הנקודה  נתגלתה  כי 
גשמית.  רפואה  לו  היתה  ולכן  שלו, 

וכמובן שפי כמה נכון הדבר ברוחניות.
המציאות  את  ומגלה  מעורר  כשהאדם 
מזרע  שהוא  מהותו,  של  האמיתית 
זרע עם קודש בו בחר הקב״ה  ישראל, 
מכל הברואים, מיד יוקל מעליו שעבוד 
של היצר הרע וחילותיו ובמעט עבודה 

יוכל לדחותו מעליו.

עבודת 
היהודי היא; 

להאמין 
בהשגחו 
הנפלאה 
יתברך 
- קודם 
הישועה

איש את רעהו יעזורו


