
בס"ד

ו נ י ב ר ל  ש ה  ר ו ת ל ד  ח י ם+  י ר ב ח ת חודש שבט תשפ"ו ◆ תורה מ

ז' ח"ב ◆ גליון מס': 22

לא צריך 
להרחיק 
עד סרביה

מכיר
את זה

העולם 
הבא זה 

הרגע הזה
חיבור
פנימי

 מי ילד
לי את 
אלה?

שיחת
מתחברים

 מה שהיה
 הוא

שיהיה
צפונות

מגיעים 
לקומה 

העשירית
להחיות

את החיים

למעלה 
 מתגי

האותיות
מעמקי הבאר

מברסלב של ריגושים לרמזים אישיים | סיפורו של מטייל

ּוךְּ מחַנֲותֹ, ֹן מלַאְָכִים, בהְִּל  אשֲֶׁר אֵימתֶָךָ; בהַּמֲו
ִּשׁבְִיביֵ אֵשׁ, במְּסַלְולּיֵ זבְולּ, ומּורָֹאךֲָ עלֲיֵהֶם ב

ּושּׁ,  ֹמרֶ, מִגלְּומּיֵ ג ְּרוצֵּי ח ּושֵּׁי עפָרָ, מִק ואְָבִיתָ תהְִּלהָּ; מִג
ָ ֵֹכלֶ, והְִיא תהְִלתֶָּך מחֵסֲֵרֵי דֵעהָ, מרֵֵיקֵי ש

הניגון
מדור חדש



בתורתולטייל
בליקוטי מוהר"ןלעידוד העמקה והתבוננות

בס"ד · חודש 
שבט תשפ"ו · 
תורה ז' ח"ב · 
גליון מס': 22

יו"ל ע"י לטייל בתורתו
קו ‘לטייל‘: 04-627-7313

 lb046277313@gmail.com :מייל
לפרסום בעלון יש לפנות למייל

אין המערכת אחראית על תוכן הפרסומות

ן כ ו ת+ ב

 אתה לא ברשימת ההפצה של לטייל???
 לא מקבל את החוברות והעלונים???

נשמח מאוד שגם אתה תקבל

ם  ס ר ו פ מ ה ג  י י ד ה
ה מ ו ג ע ה ת  ו א י צ מ ה ו

ל  י י ט מ
ב  י ש ק מ ו
ם י ז מ ר ל

גבאי בתי הכנסת, אחראי קבוצות הלימוד בארה"ק, נציגי הישיבות והכוללים, המבקשים לקבל את חומרי 
הלימוד של 'לטייל' נא לעדכן בהקדם את אחראי ההפצה הארצי של 'לטייל בתורתו'

התקשרו 055-672-8289

06

16

מה הם המשאות הכבדים שאנו סוחבים | 
איך ניתן לחיות בכל רגע מעל הזמן

עמוק בפנים, מתחת לילד הפרא 
שרץ בגבעות, התחיל לנבוט בו רצון 
להבין | "היתה לי תחושה שיש כאן 
רמזים אישיים אליי"

04 מכיר את זה�

06 חיבור פנימי�

07 חידת החודש�

08 שיחת מתחברים�

10 חיבורים�

12 להחיות�

14 מעמקי הבאר�

16 ביאור הפשט�

19 הניגון�

20 המטיילים�

26 בעין העדשה�

עיצוב: שטעטל

מבחן חדש של ‘לטייל בתורתו’

בסיעתא דשמיא

10 שאלות 
 מאתגרות

על פשט התורה
מבחן מתחלף בכל שבוע

מבחן של דיוק ושליטה בפשט התורה עצמו. 
מיועד ללומדים ששמו לב לפרטים ודקדקו 

בלשון, ורוצים לבחון רמת הבנה גבוהה 
ומדויקת יותר.

 הגרלה שבועית:
3 זוכים – 500 ₪ כל אחד

מבחן 
שבועי 
עיוני

המבחנים
נבחנים בקו לטייל 04.6277.313 או בנדרים פלוס שלוחת לטייל

 לומדים • נבחנים • זוכים

ם י ק י ת ו ה ם  י י ד ו ח י י ה ם  י נ ח ב מ ה ר  א ש ל  כ ל ף  ס ו נ ב

2



תנו לי לנחש שרובכם לא שמעתם אף פעם 
על סרביה.

לעשרים  מחולקת  משעממת.  ענק  מדינת 
מליון  לעשרה  קרוב  ומונה  מחוזות,  ותשעה 

נפש. 
עם  שנים  ארוכת  התשה  במלחמת  ונמצאת 

שכנתה קוסבו.
אחד  עוד  שיסע  תאבים  ש'הדרכים  אלא 

עליהם להצדיק האמת'. )חיי מוהר"ן שטו(
וכך מצאתי את עצמי בדרכי לקיבוץ הקדוש 
חב"ד  שליח  של  במעונו  השנה,  ראש  ימי  על 
המקומי הרב יהושע קמינצקי, שקיבלנו במאור 
במקום,  הקודש  עבודת  על  לנו  וסיפר  פנים, 

ושימור הגחלת היהודית במדינה הנידחת.
היות ונשאר זמן רב עד הטיסה שמנו פעמינו, 
הארץ  את  לתור  מהקבוצה,  כמה  ועוד  אני 
ולזכות לעוד כמה שכר פסיעות בדרך לצדיק...

בהשתאות  הביטו  ושבים  שהעוברים  כמובן 
מאות  בין  ברחוב  שצועדת  המעניינת  בקבוצה 

ואלפי גויים, בלבושם ומראם המשונה. 
אלא שלפתע צד את עיננו מראה שהיה נִראה 
כלקוח מאחד מספרי האגדות. בתוך כל ההמון 
הגויי מתהלך לו בשלווה יהודי של צורה, מאיר 
עיניים, זקנו הארוך יורד על פי מידותיו, כובע 
להם  ציציותיו מתבדרים  וחוטי  לראשו,  קסקט 

ברוח הסרבית.
התרגשנו מאוד. היה מפתיע למצוא במקום 
נידח כזה יהודי שנראה שיצא זה עתה ממנחה 
שבעים  בין  אחת  כבשה  ממש  ב'איצקוביץ'. 

זאבים.
כמובן שרצנו אליו מיד.

היהודי התרגש עוד יותר ממנוּ, חיבקנו אותו 
מתובלת  שבורה  בעברית  וסיפר  בהתלהבות. 

באנגלית על חייו במקום כזה.
מאחר שזמן הטיסה התקרב, נאלצנו להיפרד 
צדקה  לו  שנתנו  לפני  לא  פלאי.  יהודי  מאותו 
איתנו  לבוא  כמובן,  בו  והפצרנו  לב.  ברוחב 

לאומן לראש השנה. 
טוב, שלום ולהתראות.

כשצעדנו חזרה לכיוון בית חב"ד לקחת את 
מטלטלינו, שחנו ביננו בהתלהבות בגודל אהבת 
ישראל שיש בכל אחד. ואיך שתיכף שראינו את 
נכיר,  לא  גם  וכנראה  הכרנו  שלא  יהודי  אותו 

נוצר ביננו קשר ואהבה לכל יהודי באשר הוא.   
אלא שאז ניסיתי רק לחשוב.

אותו  את  פוגש  הייתי  אילו  קורה  היה  מה 
הייתי  האם  מגורי.  למקום  סמוך  ברחוב  יהודי 
שלו  לכיוון  מסתכל  הייתי  האם  אליו,  מתייחס 

בכלל. 
האם הייתי מחייך אליו ומתעניין בו או לכל 
הפחות מברך אותו ב'בוקר טוב', או שמא הייתי 

עובר למדרכה שממול ומביט בו בהתנשאות?
רק שואל.

כי  וההבנה  ההכרה  אצלי  התבהרה  אז  ואו 
מופלא  ביהודי  רק  נמדדת  אינה  ישראל  אהבת 
ומעניין בין עשרה מליון גויים, אלא גם בסתם 

יהודים רגילים לגמרי המתהלכים בינותינו.
כן כן, גם השכן המעצבן שאחראי על הוועד 

בית או האברך העדין ההוא מהכולל.  
   

לפני  שהייתה  אף  הזאת,  במעשיה  נזכרתי 
הק'  רבינו  דברי  את  כשלמדתי  שנים,  כמה 

בתורה שלנו -התורה הנצחית: 
לְהַעֲמִיד  זֹאת,  ם  לְקַיֵּ יָכוֹל  אֶחָד  'וְכָל 
יִרְאַת  רִים יַחַד בְּ נִים מְדַבְּ ָ שּׁ שֶׁ י כְּ לְמִידִים. כִּ תַּ
אֵיזֶה  בְּ לַחֲבֵרוֹ  מֵאִיר  אֶחָד  שֶׁ כְּ אֲזַי  מַיִם,  שָׁ

לְמִיד. חִינַת תַּ ב חֲבֵרוֹ אֶצְלוֹ בְּ בּוּר, נֶחֱשָׁ דִּ
ל וְלַעֲסֹק  דֵּ תַּ הֵר לְהִשְׁ ל אָדָם לְהִזָּ וְצָרִיךְ כָּ
י  כִּ יְצָרָהּ',  בֶת  לָשֶׁ בְרָאָהּ  תֹהוּ  'לאֹ  י  כִּ זֶה,  בָּ
עוֹלָם,  ל  שֶׁ וּבוֹ  יִשּׁ בְּ לַעֲסֹק  אֶחָד  ל  כָּ צָרִיךְ 
זֶה  י  כִּ אָדָם.  נֵי  מִבְּ א  מְמוּלָּ הָעוֹלָם  הְיֶה  יִּ שֶׁ
נֵי  א מִבְּ הָעוֹלָם מְמוּלָּ שֶׁ וּב הָעוֹלָם, כְּ ר יִשּׁ עִקָּ

עָה'. נֵי דֵּ אָדָם, הָיִינוּ מִבְּ
את  הראשונה  בפעם  כשקראתי  האמת 
הראשון  התיאור  האלו,  הקדושות  המילים 
בעיירה  חסידים  שני  הוא,  במחשבתי  שעלה 
אוקראינית קפואה יושבים על יד האח הדולק, 
והתעוררות  התחזקות  בדיבורי  ביניהם  ושחים 
יחד בהכנעה ובאהבה. וכל אחד מכניס בחבירו 
דעת ויראת שמים נפלאה. וכמובן אחר כך הם 

פוצחים בריקוד נלהב ומלבב אל תוך הלילה...
איך  הנקודה.  את  שהבנתם  משער  אני  טוב, 
שגם המשפט 'וְכָל אֶחָד יָכוֹל לְקַיֵּם זאֹת, לְהַעֲמִיד 
מופשט  כדבר  במחשבה  מצטייר  תַּלְמִידִים' 
וערטילאי שצריך להתבונן איך הוא קשור אלי.

והיום כמו אז אמרתי לעצמי. 'כי קרוב אליך 
הדבר מאוד'.

וכמו שבשביל אהבת חברים אין צורך לנסוע 
עד לסרביה. כך בלדבר עם חבר ביראת שמים 
אין צורך לקמט את המצח ולומר בכובד ראש 
פני  את  שתשנה  עמוקה  תובנה  שהיא  איזו 

ההיסטוריה.    
של  דיבור  איזה  חיזוק,  של  קטן  משפט  כן. 

נאמר  כשהוא  גם  רבינו.  של  שיחה  או  אמונה 
איך שהוא, מה שהוא. הוא דיבור עם חבר ביראת 
תלמידים,  להעמיד  ידו  על  זוכה  ואתה  שמים. 
לכניסת  ולזכות  לחברך  הפנימי  ולהוציא 

מקיפים חדשים אליך. 
כן אתה, מה אתה מסתכל עלי. נכון שהתורות 
של רבינו הם עמוקים מיני ים, ואנו מצווים מפיו 
הקדוש לעיין ולטייל בתורתו וחדריה. אף על פי 

כן אין מקרא יוצא מידי פשוטו. 
ההתבוננות  בין  החיבור  דייקא  ואדרבא, 
הפשוט  הקיום  לבין  הקדושים,  בדבריו  והעיון 
וההליכה בתמימות עם התורה, הוא זה שמגלה 
העומק והרובד המופלא המסתתר בין בתרי ים 

חוכמתו ז"ל. 
ובאמת, זה נכון גם לגבי כל עניין ההליכה עם 
התורות של רבינו. האם זה דבר מסובך ומורכב.                

ללכת. עם. תורה. 
או פשוט ללכת עם תורה. להתחיל לקיים את 
הנאמר בתורה, בפשיטות. בתמימות ובשמחה.                      

'בפיך ובלבבך לעשותו.'

וסיפרנו  חב"ד  לבית  כשחזרנו  אגב, 
בהתרגשות לרב קמינצקי על הפגישה המופלאה 
שאותו  לנו  סיפר  השליח  יקר.  יהודי  אותו  עם 
ודיברנו בהתלהבות הוא  יהודי נפלא שחיבקנו 
גוי איראני )!( שמתלבש ונראה כיהודי על מנת 

לקבל אזרחות ישראלית.  

טוב, לקח לנו זמן להתאושש. אבל אם בזכות 
קצת,  התורה  עם  וללכת  להתחבר  ניסיתם  זה 

היה שווה. 
יטוּת  פְשִׁ בִּ מָם  לְקַיְּ צָרִיךְ  ה  הַזֶּ עוֹלָם  בָּ ם  'גַּ
מַעְנוּ  שָׁ ר  אֲשֶׁ כַּ הֶם,  בָּ וְלֵילֵךְ  נִים,  פָּ ל  כָּ עַל 
לֵילֵךְ  רִיכִים  צְּ שֶׁ עָמִים,  פְּ ה  מָּ כַּ דוֹשׁ  הַקָּ יו  מִפִּ
יַעֲזוֹר  רַךְ  יִתְבָּ ם  ֵ וְהַשּׁ הַתּוֹרוֹת.  אוֹתָם  עִם 

לָזֶה.' )חיי מוהר"ן שפח(

מה 
שלמדתי 

בסרביה

מכיר את זה

ע  י ת פ מ ה  י ה  . ד ו א מ ו  נ ש רג ת ה
י  ד ו ה י ה  ז כ ח  ד י נ ם  ו ק מ ב א  ו צ מ ל
ה  ח נ מ מ ה  ת ע ה  ז א  צ י ש ה  א ר נ ש

ת  ח א ה  ש ב כ ש  מ מ  . ' ץ י ב ו ק צ י א ' ב
. ם י ב א ז ם  י ע ב ש ן  י ב

תובנות ופיסות דעת לחיים 
מהתורה הזמנית

של לטייל בתורתו
 

בסיעתא דשמיא

המבחן השבועי
 מבחן אמריקאי

על פשט התורה
7  שאלות | רמה קלה | מתחלף בכל שבוע

המבחן הבסיסי על פשט התורה – סיכום 
 שבועי ברור לפי סדר הלימוד.

פתוח לכל מי שלומד, פשוט, קל ושווה 
להצטרף.

 הגרלה שבועית:
3 זוכים – 200 ₪ | 10 זוכים – 100 ₪

המבחן המסכם
מבחן מקיף על כל 

התורה הנלמדת
60  שאלות על פשט התורה

 בשלב מתקדם של ההליכה עם התורה
נפתח מבחן סיכום אחד, מקיף 

ומשמעותי, המסכם את כל התורה 
שנלמדה.

פרסים גבוהים במיוחד בשווי אלפי 
שקלים | מועד הפתיחה יפורסם 

בהמשך

המבחן השבועי העיוני חדש!
 10  שאלות מאתגרות

על פשט התורה
מבחן מתחלף בכל שבוע

מבחן של דיוק ושליטה בפשט התורה 
עצמו. מיועד ללומדים ששמו לב לפרטים 

ודקדקו בלשון, ורוצים לבחון רמת הבנה 
גבוהה ומדויקת יותר.

 הגרלה שבועית:
3 זוכים – 500 ₪ כל אחד

חידת עלון מחוברים
חידה חודשית מתוך 

מגזין “מחוברים”
כתב צופן המסתיר מושג, נושא או דמות 
מתוך התורה. הלומדים מוזמנים לפענח 

את החידה ולשלוח את פתרונם.

הגרלה: 500 ₪ לזוכה אחד

השאלות לעידוד 
העמקה )המבחן הדו ־חודשי(

10 שאלות | רמה 
מאתגרת | פעמיים 

בחודש | ללא הגרלות
שאלות המעוררות מחשבה ומובילות 

להתבוננות והעמקה בקשרים ונקודות 
חשובות שבתורה.

השאלה של לטייל
שאלה אחת 

המתפרסמת אחת 
לשבועיים

 שאלה העולה מתוך קשרי התורה.
הלומדים מוזמנים לכתוב את תשובתם 

האישית, כל אחד כפי רוחב הבנתו 
האישית בלימוד,

הגרלה: 500 ₪ לזוכה אחד

המבחניםהמבחנים

המבחנים
קו לטייל 04.6277.313
נדרים פלוס שלוחת לטייל

 לומדים • נבחנים • זוכים
4



האימפריה הדמיונית
ישנה אגדת עם ידועה ומפורסמת, על איש 
עסקים ממולח שטייל על חוף הים והוא רואה 
דייג שיושב בנחת על הסלעים מול גלי הים 
סיים  שכבר  לאחר  מוקדמת,  צהרים  בשעת 

לדוג - ומתבונן בים.

האיש העשיר ניגש אליו ושואל: מדוע אינך 
יוצא לים לדוג עוד דגים? הדייג עונה: כי כבר 
דגתי מספיק כדי לפרנס את משפחתי להיום.

“אבל יש לך עוד הרבה זמן היום - מקשה 
למכור  עוד,  לדוג  “יכולת   - בפליאה  העשיר 

את הדגים ולהרוויח יותר כסף”.
לתומו  משיב  הכסף?”  עם  אעשה  “ומה 

הדייג
 “תקנה סירה גדולה יותר” - משיב העשיר 

על אתר.
“ואז מה” - מתעקש הדייג.

הדייג  של  לעזרתו  נחלץ  העסקים  איש 
להעסיק  יותר,  עוד  לדוג  “תוכל   - הנבער 
עובדים, לקנות צי של סירות ולפתוח מפעל 

לשימורים”.
אך הדייג בשלו, כאילו לא הבין מאומה - 

“ומה אני ארוויח מזה?”
התחיל  הוא  ‘הנה  נצצו,  העשיר  של  עיניו 
איש  “תהיה   - והשיב  לעצמו.  חשב  להבין’, 

עשיר מאוד, תהיה לך אימפריה של ממש”.
לאכזבתו של העשיר, הדייג לא מצא בכך 

עניין, והמשיך להקשות, “ואז מה אעשה?”
“אז תוכל    - איש העסקים השיב בניצחון 
להירגע  החוף,  על  בנחת  לשבת  לפרוש, 

וליהנות מהחיים בלי דאגות”.
לו,  וענה  מחוייך,  השיחה  את  הדייג  סיים 

“אבל זה בדיוק מה שאני עושה עכשיו...”.

דאגות העבר והעתיד
את  להמחיש  מבקש  המפורסם  הסיפור 
מרוצתם של בני האדם להשיג עושר ואושר 
הנמצא בהישג ידם - אך הוא מתעלם במופגן 

ממציאות חיים שונה. 
בדייג  מתחיל  המפורסם  הסיפור  תיאור 
מכמורת  ליד  יושב  והוא  מזלו  לו  שהאיר 
אך  יומו,  כדי  לו  המספיקים  דגים  מלאה 

הסיפור מתעלם ממצוקות החיים. 
מה יקרה אם מחר הדייג יחלה או שימותו 

הדגים?

חדֲִי רבַיִּ שמִׁעְוֹן

ְמו בֵי שׁ מָע ויַּכִָּתֵב סֵפֶר זכִָּרוֹן לְפָניָו לְירְִאֵי ה' וּלחְשְֹׁ ב ה' ויַּשְִׁ אָז נדְִבְּרוּ ירְִאֵי ה' אִישׁ אֶל רֵעֵהוּ ויַּקְַשֵׁ

באותיות גדולות מאירות עיניים מהדורה מיוחדת
ללומדי התורה הזמנית בעיון

'ובלכתך בדרך'מהדורת

תורה ס"א

א
י מ

ש
ד

א 
ת

ע
י י

ס
ב

וד
ימ

לל
ם 

פי
טר

מצ
ר”ן

וה
 מ

טי
קו

לי
ב

”א
 ס

רה
תו

לם
יכ

לה
ם 

סי
כנ

ונ
ות

דור
 ה

קי
די

 צ
של

חד
ם י

די
אח

מת
ם 

ול
כ

 
ות

מי
פני

וד 
ימ

בל
ב”י 

רש
של 

תו 
ור

ת

שה
חד

ה 
דור

מה
סה

דפ
הו

ים 
עינ

רת 
אי

ומ
צה

הפ
 ה

ות
קוד

ל נ
בכ

צת 
מופ

ו

ים 
ריל

מג
 • ו

נים
בח

 • נ
דים

לומ

לוס
ם פ

דרי
 בנ

או
 04

-6
27

7-
31

ת 3
רפו

צט
וה

ים 
רט

לפ

י רַ+בִּ
דִי 

חֲ
עוֹן!

מְ שִׁ עון
שמ

רַ+' 
די 

- ח
”א 

ה ס
ת+ור

יון
בע

ת 
מני

הז
ה 

ור
הת

ול
אל

ח 
ר”

 –
יר 

אי
ח 

ר”
lb0

46
27

73
13

@g
ma

il.c
om

ל: 
מיי

’ ב
תו

תור
ל ב

טיי
 ‘ל

חני
מב

י ו
מר

חו
לת 

קב
ל

חיבור+ פנימי

הרגע הזה! עכשיו 
אתה עובד את ה’!

הדייג המפורסם - הסיפור היפה והמציאות העגומה | מה הם המשאות הכבדים 
שאנו סוחבים | איך ניתן לחיות בכל רגע מעל הזמן | רגע ההווה הוא מעל הזמן | 

כעת יאמר ליעקב ולישראל | מאמר עכשווי...

ו  ב ש ע  רג ה  , ה ו ו ה ה ע  רג
ה  ר ו ש ה ת  א א  ר ו ק ה  ת א

ע  רג ה  , ם ו ש נ ל ר  צ ו ע ו ת  א ז ה
! א ב ה ם  ל ו ע ה ה  ז  . י ח כ ו נ ה

מה מרגיש הדייג ביום בו הוא יושב יום 
שלם ליד האגם - ואפילו דג אחד הוא לא 

הצליח להעלות בחכתו?
רבינו הקדוש, בתורה ז’ תניינא מלמד 
מדאגת  המודאגים  האנשים  את   - אותנו 
למרות  כיצד   - יחד  גם  והמחר  האתמול 
מפוכחת,  בצורה  החיים  על  ההסתכלות 
ישנו שורש קדוש ונשגב, המאפשר לחיות 

חיים אמיתיים בכל רגע בחיים.
בדאגותיו  מתחילה  אינה  ההתמודדות 
ההתמודדות  העשיר,  או  הדייג  של 
שאנו  הכבדים  מהמשאות  מתחילה 

סוחבים על גבינו.

רָאֵל  שְֹ יִּ שֶׁ ר הָרַחֲמָנוּת הוּא כְּ י עִקָּ “כִּ
זֶהוּ  י  כִּ עֲווֹנוֹת,  בַּ נוֹפְלִין  קָדוֹשׁ  עַם 
רַחֲמָנוּת.  מִינֵי  ל  מִכָּ דוֹל  הַגָּ הָרַחֲמָנוּת 
עוֹלָם אֵינָם  בָּ ים שֶׁ שִׁ סּוּרִים הַקָּ י כָל הַיִּ כִּ
בֵד  הַכָּ אוֹי  שֹּ הַמַּ נֶגֶד  כְּ לָל  כְּ בִים  נֶחֱשָׁ
נוֹפְלִים  רָאֵל  שְֹ יִּ שֶׁ כְּ י  כִּ עֲווֹנוֹת.  ל  שֶׁ
אִי  שֶׁ מְאֹד,  בֵד  כָּ אוֹי  מַשֹּ זֶהוּ  עֲווֹנוֹת,  בַּ
בֵד  הַכָּ אוֹי  שֹּ הַמַּ לָל  כְּ א  ֹ לִשָּ ר  אֶפְשָׁ
דוּ  יִכְבְּ כָבֵד  א  ֹ מַשָּ כְּ בְחִינַת  בִּ ה,  הַזֶּ

י”. נִּ מִמֶּ
נפלאה  הבנה  מתגלה  התורה  בקשרי 

וחדשה - מהו המשא?
כל החיים בתוך העולם הזה מורכבים 

מעבר ועתיד. 
גבינו  על  סוחבים  אנו  נתון  רגע  בכל 
הנפילות  כל  את  העבר,  משקעי  כל  את 
אי  שעשינו  השלומיאלים  והכישלונות 
נושאים  מרובים  במאמצים  ואנו  פעם, 
לנו  אין  העתיד.  לעבר  גבינו  על  אותם 
יותר,  טוב  יהיה  שהעתיד  בטחון  שום 
קדוש יותר, קרוב יותר לה’, משום שעל 
מורשת  כל  את  משא,  נושאים  אנו  גבינו 
העבר - עד כדי כך שבמידה מסוימת אנו 
מסכימים להוריש לבנינו ולתלמידנו את 

אותה חלישות דעת ונמיכות קומה.

הכל אין ואפס!
ומה עם ההווה?

רבינו לכאורה מתעלם ממנו!
מי שמתבונן היטב פנימה, נוכח שרבינו 
אלא  ממנו,  מתעלם  אינו  שהוא  רק  לא 
לכל  השורשי  הפתרון  הוא  ההווה  רגע 

הטרדות, העוונות, הייסורים והקושיות:
ה  הַזֶּ הָעוֹלָם  ל  כָּ ל  שֶׁ מַן  הַזְּ כָל  י  “כִּ
לּוֹ  הְיֶה, הוּא כֻּ יִּ הָיָה וּמַה שֶׁ ֶ לּוֹ, מַה שּׁ כֻּ
נֶגֶד  וַאֲפִלּוּ  אֶחָד,  יוֹם  נֶגֶד  וָאֶפֶס  אַיִן 
הוּא יוֹם  א, שֶׁ ל עוֹלָם הַבָּ רֶגַע אַחַת שֶׁ
י הוּא  ם אֵין שׁוּם זְמַן, כִּ לּוֹ אָרֹךְ. וְשָׁ כֻּ שֶׁ

מַן”. חִינַת לְמַעְלָה מֵהַזְּ בְּ
כשרבינו עוסק במציאות הזמן ששייכת 
העבר  את  רק  מזכיר  הוא   - הזה  לעולם 
העבר  שיהיה.  ומה  שהיה  מה  והעתיד. 
ואפס מול העולם הבא,  אין  והעתיד הם 

אבל ההווה מה איתו?
בתוך דבריו רבינו רומז ומגלה:

קורא  אתה  שבו  הרגע  ההווה,  רגע 
הרגע  לנשום,  ועוצר  הזאת  השורה  את 

הנוכחי. זה העולם הבא!
את  שם  הוא  רבינו,  בלשון  נדייק  אם 
של  אחת  בכף  הזה  העולם  של  הזמן  כל 
המשקל, מול רגע אחת של עולם הבא. כי 
רגע אחת, דהיינו חווית הרגע הנוכחי של 
ההווה, זה בדיוק המהות של העולם הבא.

ארוך,  אחד  רגע  כמו  הוא  הזמן  מעל 
נגמרת  שאינה  אחת  שניה  של  חוויה 

לעולם. 

“כעת יאמר ליעקב ולישראל 
מה פעל אל”!

שניתן  ככל   - הנוכחי  לרגע  החיבור 
לחוות אותו כאן בעולם הזה - הוא השגת 
חיבור  כל  זאת  לעומת  אבל  הבא,  עולם 
חזק מדי לעבר או דאגות מהעתיד, מונע 
מאיתנו לדעת ולהרגיש חזק את אלוקותו 
שלכאורה  הבודד  הרגע  דווקא  יתברך. 
דור  שנות  כל  כנגד  ואפס  אין  הכי  הוא 
שהיו ושיהיו, הוא הרגע האמיתי, עד כדי 

כך שכל הזמן בטל כנגדו.
אחרים  חיים  לחיות  רוצים  אנו  אם 
ארוכה,  נשימה  לקחת  לנו  כדאי  לגמרי, 
לרגע  להתחבר  ולנסות  עיניים  לעצום 
שניה  בכל  נמצאים.  אנו  בו  הנוכחי 
מחדש, בכל נשימה חדשה, יש את החיים 
הזה  ברגע  הזה.  הרגע  של  העכשוויים 
הנוכחי אין שום משא, ברגע הזה הנוכחי 

אין שום צער ויסורים.
ה’,  את  לעבוד  רוצים  עכשיו  אנו  אם 
טוב,  לא  צימאון  לנו  שיהיה  להיות  יכול 
בסיס  על  וורוד  מאוד  לעתיד  צימאון 
עבר מאוד חשוך. אבל השתוקקות מתוך 
יכולים  שאנו  בכך  שמחה  מתוך  שביעה, 
והרגע הזה הוא  ה’  רגע את  לעבוד בכל 
מה  ולא  שהיה  מה  לא  הנוכחי,  הרגע 

שיהיה בעוד רגע. זוהי הארת הרצון.
לעצמנו  ונגיד  נעצור  ורגע,  רגע  בכל 
אני  “עכשיו   - טוב”  עושים  אנו  “עכשיו 
עובד את ה’”, גם אם זה מתוך כל בלבולי 
ומשאות העבר והעתיד, זה קורה עכשיו!

אתה שייך לרגע הזה!

ב  יוֹשֵׁ ה’  שֶׁ רָאָה  ה+וּא 
וּבְכָל זֹאת הֶעֱמִיד+,

דֵי  כְּּ+ְ ל,  לֵּ מִתְ+פַּ הָ+יָה 
מִיד+. מוֹ הַתָּ לַעֲשׂוֹת כְּ

וּלְבַסּוֹף  חֵק,  לְהִמָּ שׁ  קֵּ בִּ
ם+ לאֹ רָאָ+ה, גַּ

רְְ+נָסָה+,  הפַּ יךְ  הִ+מְשִׁ
וְגַם הוֹרָה וְהָרָה+.

חידת 
החודש

ניתן לשלוח תשובות על 
החידה בעמדות ‘נדרים 

פלוס‘ בשלוחת ‘תשובות 
לחידת עלון מחוברים‘

בין הפותרים נכונה את 
נושא החידה, ואת רוב 

הפרטים, תתקיים הגרלה 
ע”ס 500 ש”ח

פתרון החידה מגליון 21:

בהמות וחיות
עַת הִיא מַהוּתָם: חֹסֶר דַּ

מי שאין לו דעת הוא חיה בדמות אדם

ג מֵעֲבוֹדָתָם: ה’ לאֹ מִתְעַנֵּ
ה’ לא מתענג מעבודת החיות אלא מעולם השפל

מוֹ יְדֵי אָדָם: נְפֵיהֶם כְּ חַת כַּ תַּ
לחיות שראה יחזקאל יש ידיים תחת כנפיהם

עֲדָם: רֶת בַּ רְצִיחָתָם מְכַפֶּ
שחיטת קרבנות תמיד מבהמות, מכפרת 

לישראל

67



פחות  לאחרונה  אתה  מאיר,  נשמע  מה  דוד: 
מדבר איתי, קרה משהו?

וגדושים  עמוסים,  החיים  ושלום,  חס  מאיר: 
בהרבה טרדות. אבל ברוך ה’ זוכים לחטוף כל יום 
מה שאפשר. תבין אותי סך הכל... גוש עפר עייף 
לפניו  תענוגים  להעלות  מחומר, שמשתדל  קרוץ 

יתברך.
דוד: זה באמת גדול מאוד, כמה שאתה חוטף 
טוב מתוך עומק הבלבול - זה מעלה תענוגים יותר 

גדולים. 
מאיר: אם כבר דיברת על זה, תדע לך שדגדגת 
לי באיזה מקום עמוק בלב; יש לי שאלה שכל הזמן 
זה לא  יושבת לי בפנים, כבר כמה שנים לפחות, 
שאלה באיזה סעיף שולחן ערוך או שורה בליקוטי 

מוהר”ן, אלא קושיה הרבה יותר כללית.
דוד: אני מקווה שזה לא איזה שאלה פילוסופית 

באמונה...
זה שאלה שאני בטוח שגם  לא,  ממש  מאיר: 
לך היא מציקה באיזו שהיא נקודה עמוקה בפנים.

דוד: אתה מוזמן לגלות לי את הקושיה שקשה 
לי...

מאיר: אז ככה, אתה בוודאי שם לב, שבשנים 
של  הנושא  כל  עם  גדול  מהפך  יש  האחרונות, 

לימוד העיון בליקוטי מוהר”ן.
דוד: אוהוו, התחלת שוב פעם?! נשבר לי קצת 

מכל השאלות האלו...
מאיר: אתה לא נותן לי צ’אנס... אולי זה משהו 

דומה?
דוד: טוב בוא נשמע.

טוב,  זה  האם  לא  היא  שלי  השאלה  מאיר: 
השאלה שלי זה לא האם כך פעם למדו, הרי ברור 
שמתרחש כאן משהו עצום. אתה רואה בחוש איך 
שבחורים ואברכים מגלים צפונות ועומקים חדשים 
באספקלריא  רואה  אתה  הזו.  הנוראה  בתורה 
 - מוהר”ן  בליקוטי  שנוגע  מי  איך שכל  המאירה, 
וחי אותו - כל הקשר שלו עם רבינו משתנה. אתה 

רק מתחיל לדבר עם כאלו בחורים ואברכים, אתה 
רואה ומרגיש שזה לוקח אותם לעולם אחר לגמרי!

דוד: אז מה השאלה?
מאיר: איך זה יתכן?

דוד: מה הפירוש, אתה רואה שזה קורה, באמת 
קורה כאן משהו עצום שאי אפשר לתאר, אבל מה 

הפירוש איך זה יתכן?
יתכן שאנחנו, אנשים שבאמת  זה  מאיר: איך 
ויצרים,  בתאוות  טבולים  חומר,  וקרוצי  נמוכים 
דברי  בתוך  רואים   - וקמים  נופלים  מתמודדים 
בכל  נשמעו  לא  שבאמת  והשגות  עומקים  רבינו 
הדורות של עובדי ה’ מופלגים שקדמו אלינו. בטח 
אבל   - אחרת  ולטעון  להתווכח  שירצה  מי  יהיה 
ורואים  זו המציאות, ממש נפתחו השמים  תכלס’ 
את  היום  שפותח  מי  כל  כולם,  אלוקים,  מראות 
הספר הזה עם הכלים והדרכים שהתגלו בדורות 
בדורות  גם  נשמעו  שלא  דברים  רואה  שלנו, 

הקודמים, למעט יחידים של ממש בדורות ההם.
דוד: אני לא בטוח שזה כזו קושיה נוראה.

מאיר: תסביר...
שבאמת  להיות,  יכול  מאוד  ראשון,  דבר  דוד: 
נפלאים  דברים  והשיגו,  הבינו  וראו,  ידעו  הם 
שאין לתאר, אבל הם פשוט לא כתבו אותם. בכלל 
ברסלב  חסידי  יחסי  באופן  הדורות  רואים שבכל 
חוסר  בגלל  שזה  להיות  יכול  לכתוב,  הרבו  לא 
אמצעים, יכול להיות שזה בגלל שהם היו כל כך 
בתוך החוויה וההארה, ולא טרחו לכתוב את מה 

שהם ראו והבינו.
התשובה  עם  מסכים  כך  כל  לא  אני  מאיר: 
הזאת, כי היו כאלו שכן כתבו, והם גם היו בתוך 
אמצעים,  חסרי  היו  הם  ומאידך  בעצמו,  העניין 
כמו מוהרנ”ת, הרב מטשעהרין, ראבר”נ ועוד כמה 
נפלאים,  דברים  והאירו  פתחו  שבאמת  מאנ”ש, 
ועדיין זה היה נחלתם של בודדים ומופלגים, היום 
נפלאים,  דיבורים  כאלו  מדבר  וצורב  צעיר  כל 
רואה בחוש  ויותר מכך, אתה הרי  יתכן?  זה  איך 
שהספר ביאור הליקוטים לא היה נחלת הכלל, וכל 

שיחת+ 
דרך הלימוד של ליקוטי מוהר”ן בעיון לא התפשטה מתחברים

אפילו בדור הקודם, למרות שהם היו טהורים וזכים 
פי אלף מאיתנו...

אלו  הם  שבאמת  להסביר  אפשר  תראה  דוד: 
שפתחו לנו את השער, ואנחנו נכנסנו ובאנו אל מה 
שהם הכינו... או שאתה קצת מפקפק על כל המהפכה 
הזאת, אתה אומר לעצמך אולי זה לא כל כך קדוש?! 

או שיש לך בכלל משהו אחר לומר בנושא...
מאיר: חס ושלום, אין לי אפילו צל של מחשבה 
בזה  וחלילה,  חס  קדוש,  לא  משהו  שיש  לומר 
שהוא  כפי  הקדוש  רבינו  בספרי  עוסקים  שיהודים 
זכיתי להיות בתוכם... אבל  ואני  אמר שהוא רוצה, 

אתה צודק שיש לי בזה איזה הרגש אחר..
דוד: כל השאלה שלך זה בגלל שאתה רוצה לומר 

משהו?! אז תגיד כבר...
ז’  לתורה  קשור  ממש  שזה  חושב  אני  מאיר: 

תניינא.
דוד: אתה יודע איך להדליק אותי! איך זה קשור?

מאיר: אני חושב שיש כאן כמה ביטויים בתוך 
עצם  זה  הראשון  המקום  אבל  הזה,  לעניין  התורה 
החליפות,  של  בתורה  בו  עוסק  שרבינו  המהלך 

דהיינו בן ותלמיד.
דוד: אם אפשר תסביר באריכות.

מאיר: כשרבינו אומר שיש דעת שעוברת מדור 
לדור, כל אבא ורב, אמור להעביר את הדעת לבניו 
ותלמידיו. יחד עם זאת הוא אומר, שכל העברת דעת 
חדשה,  התגלות  יוצרת  לבן,  ומאבא  לתלמיד,  מרב 
וכניסת מקיף חדש לתוך השכל של הרב. אז מדור 
מהרב  שעוברת  שהדעת  עצום,  משהו  קורה  לדור 
מתרחש  ולכן  גבוהה,  יותר  השגה  היא  לתלמיד 
הוא עומק הכוונה  - אבל  מוזר  לנו  תהליך שנראה 
מתרחקים  שאנחנו  שככל  בבריאה,  האלוקית 
מהשורש הראשוני, ככל שאנחנו כביכול נעשים יותר 
מקבלים  אנחנו   - לגמרי  הפוך  במסלול  מטה,  דרי 
מקיפים  אלינו  ונכנסים  גדולה,  יותר  הרבה  דעת 

הרבה יותר גבוהים.
דוד: מאיר, הפתעת אותי עם הרעיון הזה, ובאמת 
זה  מבין שבעצם  אני  מדבר,  כדי שאתה  תוך  ממש 
לפסוק  גם  בעיקר  אבל  הזמן,  מהלך  לכל  קשור 

הראשון שרבינו מזכיר בתורה...
ינהגם, זה בעצם אומר  נכון, כי מרחמם  מאיר: 
שההנהגה במהותה אינה רק עזרה בחיי ההווה, אלא 
שמשה  כמו  יעד,  איזה  אל  העם  את  לוקח  המנהיג 
הוא  ישראל,  ארץ  אל  ישראל  עם  את  לוקח  רבינו 
ההנהגה  חדשות,  למדרגות  הזמן  כל  אותם  לוקח 

מוליכה אותנו כל הזמן קדימה..
כאן  שקורה  מה  על  שלך  לשאלה  נחזור  דוד: 
מי  כל  כולו,  העולם  בכל  ובעצם  בברסלב,  ועכשיו 
שזוכה בדורנו לטעום את הטעם של ליקוטי מוהר”ן 
בעיון - אתה בעצם רק הוכחת איך שהתהליך הזה 
מפורש בתוך התורה, אבל עדיין לא ענית כלום על 

עצם ההשתוממות שלך...
מגלה  רבינו  ז’  שבתורה  לכך  התכוונתי  מאיר: 
שיש באמת משהו פלאי, שדרי מטה הם המכוון של 

הבריאה, למרות שנראה שדרי מעלה זוכים להשיג 
משיגים  מטה  דרי  באמת  אבל  מטה,  מדרי  יותר 
בעומק  ה’  את  מגלים  הם  גדולים,  יותר  מקיפים 
המקומות הנמוכים, לכן הם צריכים שיגלו להם את 
בכל  באמת  נמצא  שה’  איך  פלאיות,  הכי  ההארות 
מקום ממש, לא באופן של ידיעה - אלא באופן של 

תכלית הידיעה דלא נדע...
שההשתוממות  אומר  בעצם  אתה  אז  דוד: 
והפליאה שלך  היא לא קושיה, היא חלק מהתירוץ.

מאיר: בדיוק!
דוד: זה ממש מתחבר לי עם הפסוקים של פרק 
שוב  פתחתי  האחרונים  בימים  ממש  בישעיה,  מ”ט 
בפרק  שם  וראיתי  ינהגם’  מרחמם  ‘כי  הפסוק  את 

פלאי פלאות.
ילד  “מי  פליאה:  כזאת  תהיה  שבאמת  שם  כתוב 
לי את אלה?” דהיינו שכביכול תהיה שאלה בעולם, 
עכשיו,  כבר  באמת  אותה  מרגיש  שאני  שאלה  שזו 
בהשתאות  מסתכלים  העניין  בתוך  שלא  שאנשים 
ואומרים: “מי ילד לי את אלה”, מאיפוא פתאום צמח 
גדול שמדבר ככה מהתורות של רבינו,  כזה ציבור 
וכולם מחפשים אחר רוח הקודש של הצדיק באופן 

שלא היה פעם...
עכשיו  אותי  שריגשת  לך  תדע  דוד,  מאיר: 
במונולוג הקצר שלך יותר מכל הדיבורים שדיברנו 
בתוך  זה  את  כשראיתי  שגם  למרות  עכשיו,  עד 
התורה זה הסעיר אותי, אבל בכמה מילים ספורות 

אתה ממש אמרת את זה...
יש משהו בפליאות האלו, שיש לך קושיה  דוד: 
אותך...  משמחת  היא  לך,  מציקה  לא  שהיא  כזאת 
אירוע  שהוא  מבין  שאתה  משהו  איזה  רואה  אתה 
ענק, אתה מבין שזה הרבה מעבר להבנה שלך מה 
זה  את  הופכת  הזאת  הפליאה  ודווקא  כאן,  שקורה 

למשהו...
מאיר: שאין לו הגדרה...

דוד: ממש כך.
מאיר: אפשר להוסיף עוד איזה נקודה לסיום?

דוד: בוודאי!!
יגיד לך עכשיו משהו שיכול להיות  מאיר: אני 
שיש כאלה שיגידו שבתורה כתוב להיפך, אבל נראה 

לי שגם בדברי ראבר”נ יש לזה סמך חזק.
שבאמת אף על פי שכתוב בתורה, שהבחינה של 
משה רבינו היא מה שהיה הוא שיהיה, אבל מבואר 
מתוך התורה, שגם משה רבינו בעצמו הולך מדור 
ידו  על  התגלו  שלא  חדשים  גילויים  ומגלה  לדור 
תורה  מתן  שבעת  פי  על  ואף  הקודמים,  בדורות 
כביכול משה רבינו היה לו קושיות ותירוצים שהוא 
אבל  להשיג,  ולא  לגלות,  לא  לעצור,  חייב  היה 
מדור לדור אותם גילויים שלא יכלו לגלותם גם הם 

מתגלים אט אט...
איפוא  לי  ולהראות  אותי  לכוון  יכול  אתה  דוד: 

ראבר”נ מדבר על זה?
מאיר: באות כ”א קצת, אבל בעיקר באות ס”ח.

דוד: זה נקודה חשובה אני חייב לעיין בזה...

ה ר ו ת ה ל  ע ם  י ר ב ד מ

איך זה יתכן 
שאנחנו, 

אנשים 
שבאמת 

נמוכים 
וקרוצי 
חומר, 
טבולים 
בתאוות 
ויצרים, 

מתמודדים 
נופלים וקמים 

- רואים 
בתוך דברי 

רבינו עומקים 
והשגות 

שבאמת לא 
נשמעו בכל 

הדורות

למרות 
שנראה 

שדרי מעלה 
זוכים להשיג 

יותר מדרי 
מטה, אבל 
באמת דרי 

מטה משיגים 
מקיפים יותר 
גדולים, הם 
מגלים את 
ה’ בעומק 
המקומות 

הנמוכים

מי ילד לי את א+לה?

89



תורה ז' אות ד'

שאלות הערות וביאורים

כ

עַת וְיִרְאַת ליקוטי מוהר"ן זֶה לְהַכְנִיס דַּ ע”כ צָרִיךְ כ”א לַעֲסוֹק בָּ

חִי’  בְּ חֲבֵירוֹ  ה  נַעֲשָׂ עי”ז  שֶׁ  • חֲבֵירוֹ  בַּ מַיִם  שָׁ

זְמַן  יעַ  וְיַגִּ יָמָיו  מְלְאוּ  יִּ שֶׁ כְּ וַאֲזַי   • אֶצְלוֹ  לְמִיד  תַּ

הִכְנִיס  שֶׁ יבּוּר  הַדִּ זֶה  בְּ שׁ  יִתְלַבֵּ קוּתוֹ • אֲזַי  לְּ הִסְתַּ

שׁ  עַצְמוֹ מַמָּ אִלּוּ הוּא בְּ ב כְּ חֲבֵירוֹ • וְיִהְיֶה נֶחְשָׁ בַּ

ר אֵין חֲלִיפוֹת לָמוֹ  מ”ש אֲשֶׁ זֶה הָעוֹלָם • כְּ ים בְּ קַיָּ

אָר  שְׁ נִּ שֶׁ לְמִיד • נִמְצָא כְּ ן וְחַד אָמַר תַּ חַד אָמַר בֵּ

לְמִיד אַחֲרָיו • אֲזַי יֵשׁ חֲלִיפוֹת לָמוֹ • הַיְינוּ  ן אוֹ תַּ בֵּ

אַחֲרָיו  עְתּוֹ  דַּ אָר  שְׁ נִּ שֶׁ מֵאַחַר  חֲלִיפִין  לוֹ  יֵשׁ  י  כִּ

עַת  הַדַּ עִיקָר הוּא  י  כִּ ”ל •  נַּ כַּ לְמִיד  תַּ ן אוֹ  בֵּ ע”י 

לְמִיד  תַּ אוֹ  ן  בֵּ ע”י  אַחֲרָיו  עַת  הַדַּ אָר  שְׁ נִּ וּכְשֶׁ

עוֹלָם •  ים בָּ אָר קַיָּ שׁ נִשְׁ אִלּוּ הוּא מַמָּ ב כְּ נֶחְשָׁ
חָכְמוֹת  ר  יְדַבֵּ י  פִּ ר”ת  חֲלִיפוֹת   וְזֶה 

הוּא  עִיקָר  י  כִּ  • מט(  )תהלים  תְבוּנוֹת  י  לִבִּ וְהָגוּת 

י  ר חָכְמוֹת וְהָגוּת לִבִּ י יְדַבֵּ חִי’ פִּ הוּא בְּ עַת שֶׁ הַדַּ

וְהַחֲלִיפוֹת  אָרָה  הַהַשְׁ עִיקַר  הוּ  זֶּ שֶׁ תְבוּנוֹת • 

הָיָה  ֶ שּׁ מַה  הַיְינוּ  דְּ  • אַחֲרָיו  הָאָדָם  מִן  אָר  שְׁ נִּ שֶׁ

בּוֹ  וְהִכְנִיס  חֲבֵירוֹ  עִם  וּתְבוּנָה  חָכְמָה  ר  מְדַבֵּ

עומק הקשרים 
דרך הדקדוק 

בלשון

חדֲִי רבַיִּ שמִׁעְוֹן

ְמו בֵי שׁ מָע ויַּכִָּתֵב סֵפֶר זכִָּרוֹן לְפָניָו לְירְִאֵי ה' וּלחְשְֹׁ ב ה' ויַּשְִׁ אָז נדְִבְּרוּ ירְִאֵי ה' אִישׁ אֶל רֵעֵהוּ ויַּקְַשֵׁ

באותיות גדולות מאירות עיניים מהדורה מיוחדת
ללומדי התורה הזמנית בעיון

'ובלכתך בדרך'מהדורת

תורה ס"א

א
י מ

ש
ד

א 
ת

ע
י י

ס
ב

וד
ימ

לל
ם 

פי
טר

מצ
ר”ן

וה
 מ

טי
קו

לי
ב

”א
 ס

רה
תו

לם
יכ

לה
ם 

סי
כנ

ונ
ות

דור
 ה

קי
די

 צ
של

חד
ם י

די
אח

מת
ם 

ול
כ

 
ות

מי
פני

וד 
ימ

בל
ב”י 

רש
של 

תו 
ור

ת

שה
חד

ה 
דור

מה
סה

דפ
הו

ים 
עינ

רת 
אי

ומ
צה

הפ
 ה

ות
קוד

ל נ
בכ

צת 
מופ

ו

ים 
ריל

מג
 • ו

נים
בח

 • נ
דים

לומ

לוס
ם פ

דרי
 בנ

או
 04

-6
27

7-
31

ת 3
רפו

צט
וה

ים 
רט

לפ

י רַ+בִּ
דִי 

חֲ
עוֹן!

מְ שִׁ עון
שמ

רַ+' 
די 

- ח
”א 

ה ס
ת+ור

יון
בע

ת 
מני

הז
ה 

ור
הת

ול
אל

ח 
ר”

 –
יר 

אי
ח 

ר”
lb0

46
27

73
13

@g
ma

il.c
om

ל: 
מיי

’ ב
תו

תור
ל ב

טיי
 ‘ל

חני
מב

י ו
מר

חו
לת 

קב
ל

תורה ז' אות ד'

שאלות הערות וביאורים

כ

עַת וְיִרְאַת ליקוטי מוהר"ן זֶה לְהַכְנִיס דַּ ע”כ צָרִיךְ כ”א לַעֲסוֹק בָּ

חִי’  בְּ חֲבֵירוֹ  ה  נַעֲשָׂ עי”ז  שֶׁ  • חֲבֵירוֹ  בַּ מַיִם  שָׁ

זְמַן  יעַ  וְיַגִּ יָמָיו  מְלְאוּ  יִּ שֶׁ כְּ וַאֲזַי   • אֶצְלוֹ  לְמִיד  תַּ

הִכְנִיס  שֶׁ יבּוּר  הַדִּ זֶה  בְּ שׁ  יִתְלַבֵּ קוּתוֹ • אֲזַי  לְּ הִסְתַּ

שׁ  עַצְמוֹ מַמָּ אִלּוּ הוּא בְּ ב כְּ חֲבֵירוֹ • וְיִהְיֶה נֶחְשָׁ בַּ

ר אֵין חֲלִיפוֹת לָמוֹ  מ”ש אֲשֶׁ זֶה הָעוֹלָם • כְּ ים בְּ קַיָּ

אָר  שְׁ נִּ שֶׁ לְמִיד • נִמְצָא כְּ ן וְחַד אָמַר תַּ חַד אָמַר בֵּ

לְמִיד אַחֲרָיו • אֲזַי יֵשׁ חֲלִיפוֹת לָמוֹ • הַיְינוּ  ן אוֹ תַּ בֵּ

אַחֲרָיו  עְתּוֹ  דַּ אָר  שְׁ נִּ שֶׁ מֵאַחַר  חֲלִיפִין  לוֹ  יֵשׁ  י  כִּ

עַת  הַדַּ עִיקָר הוּא  י  כִּ ”ל •  נַּ כַּ לְמִיד  תַּ ן אוֹ  בֵּ ע”י 

לְמִיד  תַּ אוֹ  ן  בֵּ ע”י  אַחֲרָיו  עַת  הַדַּ אָר  שְׁ נִּ וּכְשֶׁ

עוֹלָם •  ים בָּ אָר קַיָּ שׁ נִשְׁ אִלּוּ הוּא מַמָּ ב כְּ נֶחְשָׁ
חָכְמוֹת  ר  יְדַבֵּ י  פִּ ר”ת  חֲלִיפוֹת   וְזֶה 

הוּא  עִיקָר  י  כִּ  • מט(  )תהלים  תְבוּנוֹת  י  לִבִּ וְהָגוּת 

י  ר חָכְמוֹת וְהָגוּת לִבִּ י יְדַבֵּ חִי’ פִּ הוּא בְּ עַת שֶׁ הַדַּ

וְהַחֲלִיפוֹת  אָרָה  הַהַשְׁ עִיקַר  הוּ  זֶּ שֶׁ תְבוּנוֹת • 

הָיָה  ֶ שּׁ מַה  הַיְינוּ  דְּ  • אַחֲרָיו  הָאָדָם  מִן  אָר  שְׁ נִּ שֶׁ

בּוֹ  וְהִכְנִיס  חֲבֵירוֹ  עִם  וּתְבוּנָה  חָכְמָה  ר  מְדַבֵּ

צ+פונות+
ת  ו א מ ג ו ד
 , ת ו נ ו ש ל ל
ם  י ל י מ ל
 , ת ו פ ד ר נ
ם  י ג ש ו מ ל ו
ם  י ר ז ו ח ש
ם  מ צ ע ל  ע
ם  י נ פ ו א ב

ם י נ ו ש

הקב”ה ברא את העולם, ונתן לבני האדם תפקיד, עליהם 
“לקיים” את העולם.

רק  איננו  שקיום  עולה  ה”קיום”,  של  המילים  מקשרי 
המשכיות, אלא מהות. 

הדבר  עצם  דברים,  שני  כאן  שיש  הכוונה  אין  כלומר, 
ההמשכיות  ממש,  אחד  דבר  זה  אלא  שלו.  וההמשכיות 
ערכו  בעצמו.  הדבר  של  המהות  עצם  הם  הם  והנצחיות 
של דבר נמדד בנצחיות שלו. מה שחולף ונעלם - הרי הוא 
הישרדות  רק  אינו  ‘קיום’  המושג  מעולם.  היה  לא  כאילו 
העתיד  תוך  אל  ההווה  את  להמשיך  היכולת  אלא  פיזית, 

האינסופי.
‘פרו  מצוות  את  מקשר  רבינו  השני  בציטוט  לדוגמא, 
אנו  ומכאן  בתלמידים.  דעת  להכניס  המצוה  אל   - ורבו’ 
למדים, שכמו שהעמדת בנים היא לא רק עצה טכנית איך 
גם  כך  העולם,  מהות  עצם  היא  אלא  ייחרב,  לא  העולם 

הכנסת הדעת היא עצם הקיום של העולם.
אותו  את  מוצאים  אנו  והשביעי,  השלישי  בציטוט  גם 

רעיון, הן כלפי הצדיק והן כלפי כל אדם:
אדם  כל  כלפי  השלישי,  בציטוט  מופיע  קיום  הביטוי 
עצמו,  לו  קיום  שיהיה  גורם  והוא  בחבירו,  דעת  שמכניס 
כלומר, הוא יהפוך למהות נצחית, ולא לאפיזודה חולפת. 
רבינו,  משה  לגבי  זאת  מוצאים  אנו  השביעי  ובציטוט 

שביקש שרבי אליעזר יהיה מיוצאי חלציו, “והתקיים כן”.
בסיס,  רק  הוא  הפיזי  היא, שה’קיום’  משמעות הדברים 
והקיום האמיתי תלוי ביכולת להפוך רגע חולף לנצחי על 

ידי העברת ה’דעת’.
גם החכמה של האדם, אין לה משמעות אם אין בה את 

של  שחכמתו  הרביעי,  בציטוט  רואים  שאנו  כפי  ה’קיום’, 
היא  כאשר  רק  קיום,  לה  אין  חבירו[  אל  ]המדבר  האדם 

נמשכת לנצח.
בית המקדש שכיפר על עוונות עם ישראל, אף הוא כוחו 
אך  השישי,  בציטוט  רואים  שאנו  כפי  קיום,  מאותו  היה 

לאחר חורבנו אנו צריכים את כוח הצדיק.
ומהי פעולתו הנשגבה של הצדיק?

שְׁנֵי  וּמְקַיֵּם  “אוֹחֵז  החמישי:  בציטוט  מוצאים  אנו  זאת 
הָעוֹלָמוֹת, עוֹלָם הָעֶלְיוֹן וְעוֹלָם הַתַּחְתּוֹן”.

ובאיזו צורה הוא מקיים אותם?
“לְקַיֵּם אֶת כָּל אֶחָד וְאֶחָד בִּבְחִינָתוֹ”.

כיצד אנו רואים זאת?
“עוֹלָם הָעֶלְיוֹן הוּא אוֹחֵז וּמְקַיֵּם בִּבְחִינַת מָה, בְּחִינַת ‘אַיֵּה 
בִּבְחִינַת מְלֹא כָל  מְקַיֵּם  הַתַּחְתּוֹן הוּא  וְעוֹלָם  מְקוֹם כְּבוֹדוֹ’, 

הָאָרֶץ כְּבוֹדוֹ”.
כלומר, עיקר המהות הפנימית של הקיום, ההמשכיות, 
הנצחיות, היא הגילוי של הצדיק, שאומר לכל אחד שלא 

יעצור אף פעם. 
ה’,  את  מלחפש  אותך  לעצור  שיכול  בעולם  מצב  אין 
הן אם אתה מצליח והן אם אתה נכשל, תמיד יש לך קיום 

והמשכיות.
כי זה כל מהות העולם, להיות קיים. וזו גם מהות החיים, 

תמיד אתה חי וקיים וממשיך. 
מנסה  ומשם  השפל,  בעולם  למטה  נמצא  אדם  וכאשר 
של  הלוז  עצם  זוהי  לה’,  למעלה  עבודתו  את  להעלות 

ה’קיום’ בעולם.

ארבעת הציטוטים הללו, מגלים לנו סוד אחד שכלול מארבעה:
סודו של הצדיק. שורש כוחו. הגילוי שהוא מגלה לנו. והמשכת 

דעתו לדורות!
סוד זה פותר לנו את אחת מהקושיות שכל לומד נתקל בה -

רבינו אומר: “רַחֲמָן כָּזֶה הוּא רַק משֶֹׁה רַבֵּנוּ”. ומה הראיה לכך? 
- “כִּי הוּא הָיָה מַנְהִיג יִשְׂרָאֵל, וְהוּא יִהְיֶה הַמַּנְהִיג לֶעָתִיד”. 

הדברים תמוהים. מה השייכות בין המנהיגות של משה לעתיד 
- לזה שמשה הוא המנהיג הרחמן?

להבנת סוגיא זו, נמשיך לציטוט השלישי, שהוא מופיע בדברי 
והוא  תחתית,  לשאול  שנפלו  העפר  לשוכני  הצדיק  של  החיזוק 

מאיר להם שלא יתייאשו חס ושלום, “יהיה מה שיהיה”. 
ולא  תמיד  להמשיך  ההתחזקות,  סמל  הם  האלו  המילים 
מה  ‘יהיה   - פעמים  אלפי  יפול  אם  אפילו  פעם,  אף  להתייאש 

שיהיה’. תמיד, ובכל מצב, להסתכל קדימה.
אבל מנין לוקח משה את הכח לעודד את שוכני העפר, להרים 

אותם משינתם?
בכדי להבין את כוחו של הצדיק, נחזור לציטוט השני, בו אנו 
מגלים שהצדיק זכה למקיפים של לעתיד לבוא, ששם “מה שהיה 
כלל,  ופירוד  הפסק  שום  ואין  אחד,  הכל  כלומר,  שיהיה”.  ומה 
שלנו,  העולם  תהפוכות  לכל  מעל  שהוא  הזה  הגבוה  מהמקום 

משם לוקח הצדיק כח לחזק את שוכני העפר.
בחינת  הבריאה,  ראשית  על  מרמז  שהיה”  “מה  עומק,  וביתר 
“דרי מעלה”, ו”מה שיהיה” מרמז על אחרית הימים, בחינת “דרי 
מטה”. משה רבנו הוא ה”רחמן” והמנהיג הנצחי מפני שהוא עומד 
מעל הזמן, והוא מחזיק בשני הקצוות הללו יחד. אצלו, ההתחלה 
והסוף הם אחד - “כולו חד”. הוא רואה את התמונה השלמה שבה 

אין פירוד.

כעת אנו מבינים למה סוד המנהיגות של משה רבינו, מתגלה 
לנו דווקא מתוך העובדה שהוא יהיה המנהיג גם לעתיד -

שהתקווה  הגילוי  כלומר,  ההווה,  אל  העתיד  שחיבור  כיון 
שלעתיד היא נמצאת כבר כאן ועכשיו, ומוכנה עבור שוכני העפר, 

היא סוד המנהיגות של משה, והיא גם סוד הרחמנות שלו.
המוח,  את  לנו  לבלבל  כוחה  אחרא,  הסטרא  זה,  לעומת  וזה 
והיא  מהעתיד.  כח  שום  לשאוב  אפשר  אי  שכאילו  לנו  ולדמות 
בְּכִיָּה  לָכֶם  אֶקְבַּע  אֲנִי  חִנָּם,  שֶׁל  בְּכִיָּה  בְּכִיתֶם  ‘אַתֶּם  לנו  אומרת 

לְדוֹרוֹת’, כלומר, ‘אם בכינו עד עכשיו - נבכה הלאה’...
כנגדה עומדת הדעת של משה רבינו, שהיא תימשך לדורות, 
אבל  אותו,  שימשיך  ל’בן’  זכה  לא  חייו  שבימי  למרות  ולכן, 
‘לעתיד’ הוא כן זכה לבן. הוא ביקש שרבי אליעזר “יהיה” מיוצאי 

חלציו - והתקיים כן!
והוא המנהיג הרחמן אשר גם אנחנו זוכים לאורו, והוא מנחם 
שֶׁיִּהְיֶה,  הוּא  הָיָה  שֶּׁ “מַה  והשינה:  מהעפר  לצאת  ומעודד  אותנו 
עִם  נוּן,  מֵם,  חֵית,  נוּן,  בְּמִלּוּאוֹ,  שְׁמוֹ  בְּמִסְפַּר  תֵּבוֹת  הָאַרְבַּע  עִם 
בַע אוֹתִיּוֹת, בְּמִסְפַּר שְׁמוֹ  הַכּוֹלֵל. וְזֶה אֲשֶׁר גַּם משֶֹׁה מָשִׁיחַ, עִם הַשֶּׁ

בְּמִלּוּאוֹ” )כוכבי אור חו”ב ל(.

 קיום
אֲזַי  מַיִם,  שָׁ יִרְאַת  בְּ יַחַד  רִים  מְדַבְּ נַיִם  ְ שּׁ שֶׁ כְּ י  כִּ לְמִידִים.  תַּ לְהַעֲמִיד  ם זֹאת,  לְקַיֵּ יָכוֹל  א. כָל אָדָם 

לְמִיד. חִינַת תַּ ב חֲבֵרוֹ אֶצְלוֹ בְּ אֵיזֶה דִבּוּר, נֶחֱשָׁ אֶחָד מֵאִיר לַחֲבֵרוֹ בְּ שֶׁ כְּ
עַת  ה לְהַכְנִיס דַּ ן הוּא מְצֻוָּ בִיל קִיּוּם הָעוֹלָם, כֵּ שְׁ עוֹלָם בִּ נִים בָּ ה לְהַעֲמִיד בָּ הָאָדָם מְצֻוָּ מוֹ שֶׁ ב. כְּ

ה לְהַעֲמִיד תּוֹלָדוֹת לְקִיּוּם הָעוֹלָם. צֻוֶּ מְּ צְוָה, שֶׁ ר הַמִּ י זֶה עִקָּ בָנָיו וּבְתַלְמִידִים, כִּ מַיִם בְּ וְיִרְאַת שָׁ
ב  חֲבֵרוֹ, וְיִהְיֶה נֶחֱשָׁ הִכְנִיס בַּ בּוּר שֶׁ זֶה הַדִּ שׁ בְּ קוּתוֹ, אֲזַי יִתְלַבֵּ לְּ יעַ זְמַן הִסְתַּ מְלְאוּ יָמָיו וְיַגִּ יִּ שֶׁ ג. וַאֲזַי כְּ
ן  עַת אַחֲרָיו עַל־יְדֵי בֵּ אָר הַדַּ שְׁ נִּ עַת, וּכְשֶׁ ר הוּא הַדַּ י עִקָּ זֶה הָעוֹלָם, כִּ ם בְּ שׁ קַיָּ עַצְמוֹ מַמָּ אִלּוּ הוּא בְּ כְּ

עוֹלָם. ם בָּ אָר קַיָּ שׁ נִשְׁ אִלּוּ הוּא מַמָּ ב כְּ לְמִיד, נֶחֱשָׁ אוֹ תַּ
ם  ב חֲבֵרוֹ, וְאֵינוֹ מִתְקַיֵּ בּוּר מִלֵּ ד עוֹבֵר וְהוֹלֵךְ הַדִּ ר אֶחָד עִם חֲבֵרוֹ, וְתֵכֶף וּמִיָּ י לִפְעָמִים מְדַבֵּ ד. כִּ
שׁ קִיּוּם לִדְבָרָיו אֵצֶל  יֵּ מֶת’, הַיְנוּ שֶׁ רְאַת חֶטְאוֹ קוֹדֶמֶת לְחָכְמָתוֹ, חָכְמָתוֹ מִתְקַיֶּ יִּ י ‘מִי שֶׁ לָל. כִּ אֶצְלוֹ כְּ

חֲבֵרוֹ. 
י  מַיִם וָאָרֶץ. כִּ חִינַת שָׁ הֵם בְּ חְתּוֹן, שֶׁ נֵי הָעוֹלָמוֹת, עוֹלָם הָעֶלְיוֹן וְעוֹלָם הַתַּ ם שְׁ הְיֶה אוֹחֵז וּמְקַיֵּ יִּ ה. שֶׁ
בְחִינָתוֹ. עוֹלָם הָעֶלְיוֹן  ל אֶחָד וְאֶחָד בִּ ם אֶת כָּ נֵיהֶם, לְקַיֵּ שְׁ הְיֶה אוֹחֵז בִּ יִּ יק וְהֶחָכָם הוּא צָרִיךְ שֶׁ דִּ הַצַּ
בְחִינַת מְלאֹ  ם בִּ חְתּוֹן הוּא מְקַיֵּ בוֹדוֹ’, וְעוֹלָם הַתַּ ה מְקוֹם כְּ חִינַת ‘אַיֵּ בְחִינַת מָה, בְּ ם בִּ הוּא אוֹחֵז וּמְקַיֵּ

בוֹדוֹ.  כָל הָאָרֶץ כְּ
נוּ, אֵין אָנוּ  שֵׁ ית־מִקְדָּ ר חָרַב בֵּ וּמֵעֵת אֲשֶׁ ים מֵעֲווֹנוֹת,  נְקִיִּ ם, הָיִינוּ  שׁ, הָיָה קַיָּ קְדָּ ית־הַמִּ בֵּ ו. בִזְמַן שֶׁ

יְכוֹלִים לְנַקּוֹת עַצְמֵנוּ מִן הָעֲווֹנוֹת.
ן. ם כֵּ י אֱלִיעֶזֶר מִיּוֹצְאֵי חֲלָצָיו, וְנִתְקַיֵּ הְיֶה רַבִּ יִּ שׁ עַל זֶה, שֶׁ קֵּ נוּ בִּ ה רַבֵּ ז. מֹשֶׁ

מה שהיה הוא שיהיה
נְהִיג לֶעָתִיד,  רָאֵל, וְהוּא יִהְיֶה הַמַּ י הוּא הָיָה מַנְהִיג יִשְׂ נוּ, כִּ ה רַבֵּ זֶה הוּא רַק מֹשֶׁ א. רַחֲמָן כָּ

הְיֶה’. יִּ הָיָה הוּא שֶׁ ֶ י ‘מַה שּׁ כִּ
לּוֹ אַיִן וָאֶפֶס נֶגֶד  הְיֶה, הוּא כֻּ יִּ הָיָה וּמַה שֶׁ ֶ לּוֹ, מַה שּׁ ה כֻּ ל הָעוֹלָם הַזֶּ ל כָּ מַן שֶׁ ב. כָל הַזְּ

א. ל עוֹלָם הַבָּ יוֹם אֶחָד, וַאֲפִלּוּ נֶגֶד רֶגַע אַחַת שֶׁ
שׁוּם אֹפֶן  בְּ ין עַצְמָן  מְיָאֲשִׁ יִהְיוּ  לּאֹ  וְלַהֲקִיצָם, שֶׁ חַ לְעוֹרְרָם  כֹּ הְיֶה לוֹ  יִּ שֶׁ יק  דִּ ג. צָרִיךְ הַצַּ

הְיֶה. יִּ עוֹלָם, יִהְיֶה אֵיךְ שֶׁ בָּ
י  הְיֶה רַבִּ יִּ שׁ עַל זֶה, שֶׁ קֵּ נוּ בִּ ה רַבֵּ י מֹשֶׁ מוֹ אֱלִיעֶזֶר וְכוּ’, כִּ הָיָה שְׁ ן שֶׁ ן הָיָה לוֹ בֵּ ה. עַל־כֵּ

ן. ם כֵּ אֱלִיעֶזֶר מִיּוֹצְאֵי חֲלָצָיו, וְנִתְקַיֵּ

צידה לדרך

צידה לדרך
של  הקצוות  שני  את  לחבר  היכולת 
נדמה  שבו  המקום  בתוך  דווקא   - הנצח 
המילים  שטמון  הכח  הוא  אבוד,  שהכל 
התרופה  והוא  שיהיה,  הוא  שהיה  ‘מה 

שתרפא ותחיה את שוכני העפר.

שלך!  הנצחיות  הוא   - בעולם  וקיומך  היותך  עצם  האישיות,  שלך,  המהות 
רבות  שפעמים  מציאות  הזמן,  שבתוך  עולם  של  מציאות  הופך  אתה  כאשר 
קורסת ונופלת, ואתה מתחיל לחיות מעל הזמן הנפול, אתה מתחיל להיות ‘קיים’.

1011



לפני שנים רבות, אי 
חי  רחוקה,  בארץ  שם 
בלתי  גאון  ארכיטקט 
ובנה  תכנן  הוא  רגיל. 
ממדים,  אדיר  מגדל 
של  לגובה  שהתנשא 
המגדל  קומות.  עשר 
מבנה  סתם  היה  לא 
של אבנים ומלט - הוא 

היה יצירת מופת הנדסית, מלאת חידות, אתגרים ומסתורין.
לכל תושבי הממלכה:  כרוז  הבנייה, פרסם הארכיטקט  סיום  לאחר 
על  יוקרתי  בפרס  יזכה  המגדל,  קומות  את  לעלות  שיצליח  מי  “כל 
הקומה  אל   - הפסגה  אל  להעפיל  שיצליח  מי  אך  שיעבור.  קומה  כל 
העשירית והאחרונה - יזכה במתנה הגדולה והנדירה מכולן, מתנה שאין 

שנייה לה”.
המונים נהרו אל המגדל, חדורי מוטיבציה וכוח. אך עד מהרה הם 

גילו שהאתגר אינו פשוט כל כך.
הקומה הראשונה הייתה מאתגרת, אך רוב האנשים הצליחו לעבור 
גדולים  נפש  כוחות  דרשה  כבר  השנייה  הקומה  בנחישות.  אותה 
גברו  ומספר המטפסים בה הצטמצם. ככל שגבהו הקומות, כך  יותר, 
המכשולים והתקלות. המשימות הפכו מורכבות, והכוח הפיזי והמנטלי 

שנדרש היה עצום.
אל הקומה החמישית העפילו רק האמיצים. בקומה השביעית נותרו 
סגולה,  יחידי   - מעט  מתי  רק  הגיעו  התשיעית  לקומה  הגיבורים.  רק 
והוכיחו  אפשרי  מכשול  כל  שצלחו  אנשים  המטפסים,  של  האליטה 

יכולות נדירות ביותר.
אותם בודדים שהגיעו לקצה הקומה התשיעית, עמדו נרגשים לקראת 
היעד הסופי. הם רצו להעפיל אל הקומה העשירית ולקבל את הפרס 
הגדול. הם ניגשו לגרם המדרגות - אך להפתעתם, הוא הם נתקלו בקיר 

אטום.
הם לא התייאשו, “ננסה מהגג”, חשבו.

הם נעזרו באמצעים מתוחכמים, הליקופטרים ומצנחים, והגיעו אל 
מעל המבנה. אך הגג היה יצוק בטון חלק, ללא שום פתח או ארובה.

הם ניסו דרך החלונות - אך הקומה העשירית הייתה אטומה לחלוטין. 
אין חלון, אין חריץ, אין סדק. רק בטון מזוין ובלתי חדיר.

ייאוש כבד נפל עליהם. “האם רימו אותנו?” מלמלו בכעס, “עברנו 
את כל המסע הזה לשווא? אי אפשר להיכנס לקומה הזו!”.

רבים הסתובבו לאחור ועזבו במפח נפש.
•

אך קבוצה קטנה נשארה לשבת שם, בקומה התשיעית, מול התקרה 
האטומה. הם חשבו: “הארכיטקט הזה הוא גאון. אם הוא בנה את הקומה 

הזו, חייבת להיות סיבה. חייבת להיות דרך”.
באותם רגעים הגיע אליהם איש חכם, הוא הביט בהם ואמר: “אתם 
מחפשים את הדרך הלא נכונה. מי אמר לכם שהכניסה לקומה העשירית 

היא דרך הרגליים? מי אמר לכם שצריך להיכנס אליה פיזית?”
הם הביטו בו בתמיהה, והוא המשיך: “הקומות הראשונות הן הישגים 
העשירית?  הקומה  אבל  וברגליים.  בידיים  כובשים  אותן  מעשה.  של 
היא כה גבוהה ונעלה, שאי אפשר לכבוש אותה בכוח. הארכיטקט אטם 

אותה בכוונה תחילה”.
“אז מה עלינו לעשות?” שאלו.

“עליכם פשוט לשבת כאן, ליד הקיר האטום, ולרצות”, הסביר החכם, 
“הוא רוצה שתכספו להגיע לשם, שתחלמו על זה, שהלב שלכם יבער 
מרוב הרצון להיות שם. בקומה הזו, עצם הרצון הוא ההגעה. כשהדרך 

חסומה, הרצון פורץ גבולות ששום פטיש לא יכול לשבור”.
האנשים הבינו. הם ישבו שם, מחוץ לקומה, ורצו בכל ליבם להתחבר 
למהות של אותה פסגה. וברגע שהרצון שלהם היה שלם - הארכיטקט 

העניק להם את המתנה הגדולה מכולן.
הם השיגו את הקומה העשירית דרך הלב.

•
למטה, הרחק מהפסגה, שכב אדם אחד על העפר. הוא היה שבור 
הרגיש  הוא  הראשונה.  הקומה  של  במשימות  כבר  נכשל  הוא  ורצוץ. 

אפס מאופס, חסר כל יכולת וכישרון.
כשהאיש החכם ירד למטה הוא מצא אותו בוכה. החכם סיפר לו על 

האנשים בקומה התשיעית, על הקיר האטום ועל סוד הרצון.
האיש על הרצפה הרים עיניים דומעות: “למה אתה מספר לי את זה? 
כדי לזרות מלח על הפצעים שלי? הם שם למעלה, גיבורים שהצליחו 

כמעט בהכל, ואני כאן למטה, הפוך מהם לגמרי נכשלתי בהכל”.
באתי  ידידי.  הנכון,  הוא  “ההפך  ואמר:  בחמלה  אליו  חייך  החכם 
לגלות לך סוד שישנה את חייך. אם הקומה העשירית הייתה נכבשת 
- לעולם לא היית מגיע אליה, כי הרגליים שלך כשלו. אבל  ברגליים 
כעת, כשהבנו שהקומה העשירית נכבשת רק על ידי הרצון והכיסופים - 

הרי שאין שום הבדל בינך לבינם”.
הוא הצביע אל על והמשיך: “הם יושבים בקומה התשיעית וחולמים 
על העשירית, ואתה יושב כאן בעפר וחולם על אותה הקומה הנכספת. 

המרחק הפיזי לא משנה, כי החיבור נעשה בלב. 
אם הרצון שלך חזק ואמיתי כמו שלהם - אתה מחובר לפסגה הגבוהה 
ביותר בדיוק כמוהם, ואולי אפילו יותר מהם, כי אתה רוצה למרות שלא 

טעמת טעמה של הצלחה. 
אתה יכול להיות בקומה התחתונה ביותר, ובו זמנית, דרך כוח הרצון, 

לאחוז בפסגת המגדל”.
ין  גַלִּ מְּ שֶׁ עַ”י  הָעוֹלָמוֹת,  לָלִיּוּת  כְּ עַ”י  הוּא  רַךְ  יִתְבָּ תוֹ  ָ קְדֻשּׁ לּוּת  “הִתְגַּ
ל אֶחָד  ה עַ”י כָּ מִי. וּבֶאֱמֶת זֶה נַעֲשֶׂ שְׁ זֶה הָעוֹלָם הַגַּ יְקָא בְּ ה דַּ תוֹ לְמַטָּ ָ קְדֻשּׁ
ה  וּמְגַלֶּ ר אֶת עַצְמוֹ לְמַעְלָה  ֵ וּמְקַשּׁ ה  יךְ אֱלקֹוּתוֹ לְמַטָּ ן מַמְשִׁ כֵּ רָאֵל,  שְׂ מִיִּ
יַחַד,  וּמְלאֹ  ”ה  אַיֵּ גַת  הַשָּ לִכְללֹ  לָלִיּוּת הוּא  הַכְּ ר  עִקַּ י  כִּ עוֹלָם.  בָּ אֱלקֹוּתוֹ 
חִינַת  הוּא בְּ סָתִים וְגָנִיז שֶׁ ה הָעֶלְיוֹנָה דְּ ָ דֻשּׁ כְלִית נוֹרְאוֹת הַקְּ חִינַת תַּ הֵם בְּ שֶׁ
חִינַת  בְּ מַלְכוּת  חִינַת  בְּ הָאַחֲרוֹנָה  ה  ָ קְדֻשּׁ כְלִית  תַּ עִם  תֶר  כֶּ חִינַת  בְּ ”ה  אַיֵּ
הֵם  מְלאֹ  חִינַת  בְּ עַד  ”ה  אַיֵּ חִינַת  בְּ מִּ שֶׁ יָדוּעַ  וְזֶה  בוֹדוֹ,  כְּ הָאָרֶץ  כָל  מְלאֹ 
ן  תֶר עַד מַלְכוּת. וְעַל-כֵּ הֵם מִכֶּ ר סְפִירִין שֶׁ הֵם עֶשֶׂ קּוּנִים שֶׁ ר תִּ חִינַת עֶשֶׂ בְּ
ר סְפִירוֹת. וְעַ”י  ל הָעֶשֶׂ לוּלִים כָּ את כְּ הַתּוֹרָה הַזֹּ בְּ אֵר לָנוּ אֲדמוֹ”ר זַ”ל שֶׁ בֵּ
ו,  יַחַד” )ליקו”ה נט”י  וְלִכְללֹ הָעוֹלָמוֹת  ר  ֵ לְקַשּׁ יְכוֹלִין  קּוּנִין  תִּ ר  הָעֶשֶׂ אֵלּוּ 

עז(.

הקומה 
העשירית

ליקוטי הלכות 
באספקלריה המאירה

הלכות פריקה וטעינה ד'
מהדורה מיוחדת ומאירת עיינים

ללומדי התורה הזמנית בעיון - תורה ב' תנינא 

להחיות את החיים+

ת לכו

ום הכיפורים • מזג הריאה • ספינה • מ
ן • י

ת לוי
ה • 

 דרי מעל
• אכילה • אספקלריא המאירה• קושיא • פרנסה •

תיקה 
• ש

טה 
דרי מ

מים • 
טחונות • ים החכמה • תכלית הידיעה • חנוכה • קדושת ישראל • יראת ש

ר • ב
שבדו

רבי 
• ה

דש 
המק

 בית 

מזים •
רחמנות • מקיפים • דעת • בן ותלמיד • ר

לכות
ום הכיפורים • מזג הריאה • ספינה • מ

ן • י
ת לוי

ה • 
 דרי מעל

• אכילה • אספקלריא המאירה• קושיא • פרנסה •
תיקה 

• ש
טה 

דרי מ
מים • 

טחונות • ים החכמה • תכלית הידיעה • חנוכה • קדושת ישראל • יראת ש
ר • ב

שבדו
רבי 

• ה
דש 

המק
 בית 

מזים •
רחמנות • מקיפים • דעת • בן ותלמיד • ר

בתורתולטייל
בליקוטי מוהר"ןלעידוד העמקה והתבוננות

04.627.7313
עקבו אחרי ההודעות

lb046277313@gmail.com

בס”ד

 לבקשת
רבים

עקב אריכות התורה

אנו ממשיכים בעז"ה בלימוד
תורה ז' תנינא "כי מרחמם ינהגם"

- עד לר"ח אייר הבעל"ט
כמו כן, עקב פניות חוזרות ונשנות
מלומדים רבים שביקשו להתחשב

וללמוד תורות
שאינם ארוכות מאוד,

נעסוק כלל לומדי התורה הזמנית בעיון
בחודשי הקיץ הבעל"ט

 בתורה ד' קמא
"אנכי ה' אלוקיך"

לטייל בתורתו

12



לדבר ביראת שמים
אחד הקטעים המורכבים בתורה ז’, הוא המעשה שרבינו מביא 

על משה רבינו שעלה לשמים לקבל את התורה.
הקושי שיש במאמר חז”ל זה הוא כפול ומכופל.

נשארים  אנו  חז”ל עצמו, שבאמת  יש את הקושי שיש במאמר 
רבי  ולא  התורה  את  נתן  רבינו  משה  למה  תשובה,  ללא  כביכול 
עקיבא. זו קושיא שכל מי שלומד את הגמרא שואל את עצמו )או 

שלא...(.
יש עוד בחינה אחרת של קושי, להבין מה רבינו מסביר, כיצד זה 
נכנס בתוך דברי הגמרא, והאם זה מתיישב עם כל מה שרבינו ביאר 

קודם לכן על הרב והתלמיד.
אבל יש עוד קושי שאולי גדול מכולם, והוא היראה והזהירות 
את  לקרוא  מתחיל  שרק  מי  כל  חז”ל.  מאמר  לכזה  כשניגשים 
הסיפור הזה, מבין שמדובר במעשה אפוף סוד ומסתורין )ואף על 
פי שבאמת התורה כולה היא סוד, לאנשים קטנים כמונו זה צץ מול 
העיניים רק במקומות שאנו קולטים שבאמת אנו לא מבינים כלום 
ושום דבר(, זה גדול עלינו להבין ולהתבונן בכאלו דברים נשגבים, 

ולכן אנו קצת נרתעים ומושכים את ידנו מלהתעמק בהם.

רבינו שתק אבל רימז...
בשונה מאיתנו, הגאון האלוקי ראבר”נ כתב כמה אותיות נכבדות 
אנו  אף  ניגש  כתב מה שכתב,  ומאחר שהוא  זה,  חז”ל  על מאמר 

ביראה ובזהירות לבאר את דבריו עד כמה שידנו משגת.
נצטט את לשונו המיוחדת באות ל”א, ונשזור בהם ביאור קצר 

ומשולב, ולאחר מכן נסכם את העולה מדבריו:
תורה  אותה  את  מקיים  שרבינו  ד’(  )כלל  הנ”ל  בהכלל  “שגם 
הכלים  מתוך  נבנית  התורה  כי  התורה,  גילוי  כדי  תוך  שמגלה 
שלה עצמה, תבין לפי זה מרחוק, שמלבד מה שכל התורה נחלקה 
גם  כן  כמו  ל’,  באות  כמבואר  מטה  ודרי  מעלה  לדרי  באמירתה 
בפרטיות דבריו בתוך פרטי התורה אנו רואים בביאור סייג השתיקה 
על אודות המאמר כשעלה משה וכו’, שם רבינו בעצמו שתק וסייג 
את חכמתו שהשיג, ולא ביאר להודיע מהתירוץ שנמצא על שאלות 
משה דהיינו, שרבינו עצמו שתק ולא נכנס במקיפים חדשים לבאר 
מה באמת היה התירוץ שמשה השיג. וכמו שכתוב שם בסוף הקטע 

“והדברים סתומים כי לא ביאר היטב עניין זה”.
מוסיף ר’ אברהם לפי מה שכתב באותיות קודמות:

וגם מרחוק יש להשכיל ולהתבונן בידי כתיבתו וחכמתו, להתעמק 
היטב במה שרבינו גילה בתורה, שהפליא לרמז גם על זה - דהיינו 
שרבינו גילה בין השורות את התשובה לשאלת משה, כי למרות 
שבאופן מפורש הוא הוכרח לשתוק, אבל ברמזי הידים הוא מגלה 

את מה שאינו יכול לומר בפירוש, והתשובה לשאלת משה מרומזת 
היה  לכך  המחשבה  מן  למעלה  היה  “משה  הקדושים  דבריו  בפניני 

יודע את התירוץ כי השיג בחינת סתרי אותיות וכו’. 

משה רבינו למעלה ממחשבת האותיות ותגיהן
ועתה ר’ אברהם כותב גם הוא בקיצור ובעומק מה רבינו מרמז:

כי לפי זה בעצמו שרבינו כתב שמשה היה למעלה מן המחשבה, 
יתברך  אלוקותו  במחשבת  שכביכול  פי  על  שאף  מבואר,  ממילא 
לתגי  ]בהשגתו  עקיבא  ר’  נתעלה   - ה’מחשבה’  במדרגת  דהיינו   -
מתן  ידו  על  לתייג  ה’מחשבה’[,  במדרגת  עומדים  שהם  האותיות 
האותיות. אבל  תייג את  ובגללו הקב”ה  שכביכול בשבילו  התורה 
באמת יש מדרגה יותר גבוהה מתגי האותיות ומחשבת האלוקות, 
מהמחשבה  למעלה  שבבחינת  יתברך  באלוקותו  בכלליותו  ומשה 
רבינו  שמשה  דבריו,  בהמשך  כותב  שרבינו  כמו  האותיות  וסתרי 
היה למעלה מן המחשבה, בוודאי שמדרגתו גדולה וגבוהה משל 
רבי עקיבא, ולכן נתחייב נתינת התורה על ידו מצד שורשו במדרגה 
גבוהה מכולם, עד שגם בחינת המחשבה שלמטה משם דהיינו של ר’ 
עקיבא ובית מדרשו, הסכימה על זה )כמבואר שם בגמרא שאמרו 
שהוא שמע שאומרים  “הלכה למשה מסיני”(, ]ועל ידי זה בעצמו 
בשמו “הלכה למשה מסיני”, דהיינו שהוא למעלה מן המחשבה, 
מקום  מאותו  שנמשך  והתירוץ  להתשובה  והשגתו  ידיעתו  היתה 

עליון[. 
אך לכאורה, אם כך נשאלת השאלה למה משה רבינו לא ידע 

כביכול את התירוץ מלכתחילה, ומה הוקשה לו בתחילה? 
רבינו  של משה  וכל שאלתו   - ר’ אברהם  זה ממשיך לבאר  על 
לא  עוד  משה  כביכול  שבו  בשלב  רק  היתה  לא  בתחלה,  שהקשה 
עלה למדרגתו הגבוהה ביותר, אלא כשהוא עלה למרום בתחילה 
הוא הגיע לשמי מרום מדריגת רבי עקיבא ששם הוא כביכול מצאו 

וקושר  יושב  שהיה  כתרים לאותיות, משום שרבי להקב”ה 
להשגת  כן  גם  זכה  התגין והכתרים שבבחינת עקיבא 

]כמוב”פ  ב איה,  ו ת כ ה מ
כי  וכו’[  היה כתרו  הוא 

ר בבחינת ‘בן’  א ו ב מ כ
ם  בדברי ש

א  ר מ ג ה
א  ו ה ש

מסילות 
בכללי 
העיון  אור מעמקי הבא+ר

ב ” ח  ‘ ז ה  ר ו ת ם  י ט ו ק י ל ה ר  ו א י ב

למעלה מתגי האותיות
התירוץ המרומז לקושיית משה רבינו

כל מי 
שרק 
מתחיל 
לקרוא 
את 
הסיפור 
הזה, מבין 
שמדובר 
במעשה 
אפוף סוד 
ומסתורין

נקרא ‘עקיבא בן יוסף’. 
ביאורו  ר’ אברהם עוצר לרגע את 

ומקשה:
של  ההשגה  זאת  שגם  פי  על  ואף 
המדריגה  מעין  היתה  ‘איה’  בחינת 
בבחינת  שהוא  בעצמו  משה  של 
שגם  הקדושים  בדבריו  כמבואר  ‘מה’, 
יראני,  לא  כי  בבחינת  הוא  הבן  השגת 
שהבן  ]מחמת  בעצמו,  משה  כהשגת 
 - נמשך כולו ממוח האב וכו’[, שמשם 
התורה  השגת  נמשכת  הבן  ממדרגת 
שבנגלה להתלמיד יהושע כנ”ל ואם כן 
כיצד אפשר לומר שמשה רבינו הוא 

במדרגה אחרת ממדרגת ר’ עקיבא. 
במדרגת  שגם  אברהם  ר’  מבאר 
הוא  ובזה  חילוקים  יש  ו’מה’  ‘איה’ 

מסיים את ביאורו:
 - ממש  עצמו  לבחינת  בבואו  אבל 
כשמשה רבינו הגיע בעלייתו למדרגת 
הרב  שבמדריגת  יותר,  הגבוהה  ‘איה’ 
בזה  נמצא  זאת  בעצמו, ]שבכל  והאב 
כמוב”פ  הבן  מהשגת  יותר  שלימות 
את  לו  אין  אבל  האב  ממוח  שנמשך 
כל השגת האב[, נתיישב אצלו השאלה 
בזה בעצמו שהגיע לשם, כי השיג את 
מהמחשבה  שלמעלה  התורה  שורש 
ותגי האותיות. ואף על פי כן, הוכרח גם 
אז להצטמצם ולא לומר את התשובה 
זו, ולבלי להרוס לעלות למה  לשאלה 
למעלה  בבחינת  אז  גם  כנגדו  שנחשב 
מהזמן, כי גם שם בעולמות העליונים 
ביותר, יש מה שנחשב שם בתוך הזמן 

ולמעלה מהזמן”.

מתוך פרטי הפרטים אנו 
משיגים קצת מהכלליות

ר’ אברהם מגלה באות זו ובאותיות 
בחינה  ישנה  עמוקה.  נקודה  נוספות 
הגבוהה  המדרגה  שדווקא  מסוימת 
יותר אינה יורדת לכל פרטי הפרטים 
יוצאים  שמתפרטים  הדקויות  ודקי 

ומשתלשלים ממנה. 
היא   - יותר  גבוהה  שמדרגה  ככל 
תילים  תילי  בה  ואין  יותר,  כללית 
את  מכילה  אחת  הלכה  הלכות.  של 
התשובות  הקושיות  השאלות  כל 

התירוצים והחילוקים.
שמשה  בגלל  דווקא  לכן, 
למעלה  שהוא  למקום  שייך  רבינו 
מבין  אינו  כביכול  הוא  מהמחשבה, 
האותיות,  תגי  בהשגת  הצורך  מה 
מצד  אבל  לכותבם.  צריך  מה  לשם 
המדרגות הנמוכות יותר, ככל שנוסיף 
הגדול,  האור  את  לפרטים  ונפרט 
תילים של  בתילי  יותר  ככל שנעמיק 
הלכות, כך נוכל להגיע בסוף להארה 
הכללית  וההשגה  מההלכה  קטנה 
“הלכה   - רבינו  משה  של  והעליונה 

למשה מסיני”.

ה+++זוכים+ואלה שמות

אשריכם+ אלפי המטיילים בתורתו 
שצללו למצולות ים+ החכמה+++!

הזוכים בהגרלות במפעלי ‘טעמו וראו’, הניתנים למילוי בכל שבוע 
בעמדות ‘נדרים פלוס’, ובקו לטייל בתורתו - 04-6277-313 

בשלוחת המבחנים

המבחן השבועי
| הר”ר איתן אטיאס  - אשדוד  זילבר הי”ו  אהרן  | הר”ר  ירושלים   - אהרן אולמן הי”ו  הר”ר 

הי”ו - נווה זיו | הר”ר אלון דיבש הי”ו - ירושלים | הר”ר אליה בן דוד הי”ו - ירושלים | הר”ר 

יהודה וינשטין הי”ו - בני ברק | הר”ר יחזקאל מנדלאיל הי”ו - בני ברק | הר”ר יחיאל עקשטיין 

הי”ו - ביתר עילית | הר”ר יעקב אמנו הי”ו - ירושלים | הר”ר יצחק קוסטנטינר הי”ו - צפת 

הר”ר   | אלעד   - הי”ו  פורטנוי  ישראל  הר”ר   | עילית  מודיעין   - הי”ו  ישראל אלחרר  הר”ר   |

משה פפנהיים הי”ו - בית שמש | הר”ר נחמן ויסקי הי”ו - ירושלים | הר”ר נחמן ויסקי הי”ו - 

ירושלים | הר”ר נחמן שוורץ הי”ו - מודיעין עילית | הר”ר נתן אלחרר הי”ו - מודיעין עילית | 

הר”ר נתן כהן הי”ו - זכרון יעקב | הר”ר רוי משה הי”ו - יהוד | הר”ר רפאל מימרן הי”ו - צפת | 

הר”ר שלום יוסף פרידמן הי”ו - עמנואל | הר”ר שמעון פוקס הי”ו - בית שמש | הר”ר שמעון 

קירשבוים הי”ו - ירושלים | הר”ר שמעון קירשבוים הי”ו - ירושלים

הבה”ח אברהם אבא קורנהויזר הי”ו - בית שמש | הבה”ח אברהם דב יעקובוביץ הי”ו - מגדל 

העמק | הבה”ח אברהם פשקוס הי”ו - בית שמש | הבה”ח אהרן זאב ראטה הי”ו - ירושלים 

| הבה”ח אוריה בן נתן הי”ו - רחלים | הבה”ח אוריה הלל הי”ו - עמיחי | הבה”ח בנימין זאב 

חשין הי”ו - ירושלים | הבה”ח דוב מאיר ורטהיימר הי”ו - ביתר עילית | הבה”ח חנוך זונדל 

פלדמן הי”ו - בית שמש | הבה”ח ידידיה עוזרי הי”ו - ביתר עילית | הבה”ח יוסי לבל הי”ו - 

מודיעין עילית | הבה”ח יוסף שטיינער הי”ו - ירושלים | הבה”ח יעקב שנקר הי”ו - בני ברק | 

הבה”ח מאיר אליימי הי”ו - ירושלים | הבה”ח מנחם דוד קלצקי הי”ו - ביתר עילית | הבה”ח 

מנחם דוד קלצקי הי”ו - ביתר עילית | הבה”ח נהוראי פתאל הי”ו - אביב - יפו | הבה”ח נחמן 

ישראל יגלניק הי”ו - מודיעין עילית | הבה”ח נחמן מיכאל שטרן הי”ו - ביתר עילית | הבה”ח 

נתן גליק  נחמן רוזנברג הי”ו - ירושלים | הבה”ח נתן אורבך הי”ו - מודיעין עילית | הבה”ח 

הי”ו - חולון | הבה”ח נתן טוילי הי”ו - אחיעזר | הבה”ח נתן יצחק היילפרין הי”ו - בית שמש | 

הבה”ח צבי אריה קעניג הי”ו - ביתר עילית | הבה”ח צביקי סופר הי”ו - צפת | הבה”ח שמואל 

דרדיק הי”ו - בית שמש | הבה”ח שמחה קפלר הי”ו - בית שמש

המבחן העיוני השבועי
 | מנחם לודמיר הי”ו - בית שמש  דוב מאיר ורטהיימר הי”ו - ביתר עילית | הבה”ח  הבה”ח 

הבה”ח נתן אורבך הי”ו - מודיעין עילית

השאלה של לטייל
הר”ר יונה לנדסמן הי”ו - בית שמש | הר”ר אהרן גלינסקי הי”ו - מודיעין עילית

חידת החודש
הר”ר יעקב צבי אטינגר הי”ו - ירושלים

1415



]יב[
 מזג הריאה –

כללות בן ותלמיד

בשנת תקס”ח נסע רבינו לעיר לעמברג עקב 
מאז  ראותיו,  את  שתקפה  השחפת  מחלת 
שחזר מנסיעה נשגבה זו, כל התורות שגילה, 
עסקו בענייני הריאה ורפואתה, וזאת בכדי 
מגלה  זה  בסעיף  למחלתוא.  רפואה  להמשיך 
רבינו כיצד כל בחינות המאמר נכללים בתוך 

מהותה הפנימית של הריאה.

כמה  של  יחד  ושילוב  חיבור   – הָרֵאָה  מֶזֶג  חִינַת  בְּ וְזֶה 
שכל  הוא  הריאה  מזג  התמזגות,  נקרא  שונים  חלקים 
חלקי הריאה השונים )השמנים הקרים והלחים יחד עם 

א.  ומובא על זה בשיחות הר”ן )קנ”ז( “שָמַׁעְתִיּ בִשְּמׁוֹ, שֶאָׁמַר שֶכְׁבָּר אָמַר 
בְכָּל  כִמְּעַט  הִזְכִיּר  מִלֶמְּבֶרְּגְ  שֶבָׁאּ  אַחַר  כִיּ  שֶלּׁוֹ.  חוֹלַאַת  עַל  תּוֹרוֹת  כַמָּהּ 
תּוֹרָה מֵעִנְיַן הָרֵאָה, שֶזֶׁהּ הָיָה הַחוֹלַאַת שֶלּׁוֹ, כִיּ הָיָה לוֹ חֳלִי הַהוּסְט )שִעׁוּל, 
שַחֶׁפֶת(, רַחֲמָנָא לִצְלָן, שֶהׁוּא חֳלִי הָרֵאָה. וְאָמַר שֶכְׁפִּי רִבּוּי הַתּוֹרוֹת שֶאָׁמַר 
עַל זֶה כְבָּר הָיָה רָאוּי לְהִתְרַפֵאּ, אַךְ הַחִסָרּוֹן הוּא מֵחֲמַת חֶסְרוֹן אֱמוּנָה שֶלׁ 
הַשּוֹׁמְעִים, שֶאֵׁין אֱמוּנָתָם חֲזָקָה כָלּ כָךְּ”. ולפי תורה זו מתבאר, שחסרון 
אמונת השומעים, גרם שאותה השגה שגילה לא נכנס אצל החליפות 
של הרב, דהיינו התלמידים, ולכן אף שמצד עצם גילוי ההשגה היה 
ראוי להתרפא, אבל מחמת שקיום ההשגה והמשכתה לעולם הגשמי 
תלויה באמונת השומעים, לכן לא נתרפא. ועיין לקמן עוד בהערות 

אופן אחר בביאור עניין זה.

סִימָן ה(ד  מְבֹאָר במקום אחר לְעֵיל בְּ נָה טובה )כַּ א שֵׁ בָּ
חִינַת ‘מָה’,  גָתוֹ בְּ הַשָּׂ ן הגבוהה, שֶׁ גַת הַבֵּ חִינַת הַשָּׂ שזֶה בְּ
חִינַת מֶה חָמִית וְכוּ' שהיא תכלית הידיעה דלא נדע,  בְּ
שדווקא משום שמשיג השגה גבוהה יותר בידיעת ה’ לכן 
נָה גבוהה )לא  חִינַת שֵׁ הוּ בְּ זֶּ נקרא שאינו רואה כלום, שֶׁ
חִינַת  כמו שינת דרי מטה שהם בעפר(, ששינה זו היא בְּ
יעשה  זוּלָתְךָ  אֱלקִֹים  רָאֲתָה  לאֹ  “עַיִן  ס”ד(  עַיָה  )יְשְׁ
הדעת  הסתלקות  היא  השינה  כביכול  כי  לו”ה  למחכה 

מרוב השגתו הגבוהה. 

 האויר שזורם בריאות
הם בבחינת ב’ מקיפים

שמוציא  דהיינו  הָרֵאָה  תוֹךְ  בְּ זורמת  שֶׁ ים  הַחַיִּ וְרוּחַ 
”ל  יפִים הַנַּ חִינַת מַקִּ רוח ישנה ומכניס רוח חדשה, זֶה בְּ
שגם הם באותה בחינה, כמבואר לעיל אות ו’, שעל ידי 
מקיף  שכל  נמשך  הפנימי  השכל  בחינת  את  שמרוקן 
חִינַת  בְּ שהם  בחינותז,  ב’  יש  עצמם  ובמקיפים  חדשו, 

כִיּ  בְחִּינַת תִקּּוּן הַשֵנָּׁה  כְשֶּהָׁרֵאָה בִשְּלֵׁמוּת, זֶה  ד.  כמובא שם באות ט”ז: גםַּ 
הַשֵנָּׁה עַל יְדֵי הָרֵאָה כִיּ הָרֵאָה הִיא קַר וָלַח וְעַל יְדֵי קַר וָלַח עַל יְדֵי זֶה עִקָרּ 
הַשֵנָּׁה וְעַל כֵןּ בִשְּעַׁת גְשָּמִׁים אָז הוּא זְמַן שֵנָׁה כִיּ אָז עָרֵב לָאָדָם הַשֵנָּׁה מְאדֹ 
וְזֶה מֵחֲמַת שֶהַׁגְשָּמִׁים הֵם קַר וָלַח, קְרִירוּת וְלַחוּת וְכֵן בַבּּקֶר הַשֵנָּׁה עֲרֵבָה גַםּ 
כֵןּ כִיּ אָז יוֹרֵד הַטַלּ, וַאֲזַי גַםּ כֵןּ הוּא קַר וָלַח וְעַל כֵןּ הַשֵנָּׁה עֲרֵבָה אָז גַםּ כֵןּ 

נִמְצָא שֶעַׁל יְדֵי הָרֵאָה שֶהִׁיא קַר וָלַח, הוּא בְחִּינַת תִקּּוּן הַשֵנָּׁה
ה.  בפירוש רש”י על הפסוק מובאים ב’ פירושים. הפירוש הראשון מדבר 
בעולם אחר מלבד השי”ת, שעשה  כוח  רואה שום  לא  כך שהעין  על 
דברים כאלו נוראים למחכה לאותו כוח. דהיינו שלפי פירוש זה הפסוק 
הב’  והפירוש  הבן(.  השגת  )היפך  ומשיגים  רואים  שכן  מה  על  מדבר 
מדבר על כך שאף נביא לא משיג בנבואתו מעבר לימות המשיח, כי 
מה שיש בעולם הבא אף אחד לא רואה מלבד השי”ת בעצמו. ומקשר 
כל התורה נראה לבאר ששתי הפירושים מתאחדים יחד לפי דברי רבינו 
את  כוללת  ותלמיד  בן  של  הכלליות  כי  נכון,  על  מתיישב  הכל  ובכך 
מה שכן משיגים יחד עם מה שמשיגים שלא משיגים, ומבלעדי השגת 
התלמיד היה אפשר ליפול על ידי השגת הבן לכפירות, כי אם לא רואים 
את מציאות ה’ )על ידי השגת איה( אפשר ח”ו ליפול ולראות מציאות 
של כוח אחר ח”ו מבלעדי ה’. ולכן באמת השגת התלמיד הנכללת עם 
השגת הבן, מראה שאין שום כוח בעולם שעושה משהו קטן שבקטנים, 
לאלו  הפרנסה  )השפעת  לו  שמחכה  למי  עושה  שה’  מה  לעומת 
כביכול  מפרידה  שעדיין  השגה  זה  אבל  ומחכים(.  מצפים  המשברים 
ומודדת כביכול כוחות אחרים לעומת כוחו של ה’, ובהשגת הבן מבואר 
שכל  מגלה  איה  של  השגה  אותה  כי  ה’,  מבלעדי  כלום  אין  שבאמת 
המציאות כולה ש היא באמת של ה’ ועדיין באמת הוא לא התגלה כלל, 

כי מה שיתגלה לעתיד זה אף אחד עוד לא השיג. ודוק.
ו.  לעיל באות ו’ התבאר בהערות לעניין ריקון השכל, שיש בזה ב’ בחינות. 
א’ שהשכל הפנימי יורד מדרגה והוא כעין השכל הטבוע בגוף, שהוא 
כעין השכל המצוי גם אצל הבהמה והחיה. ב’ שבאמת מדרגת ההשגה 
הגבוהה יותר עוברת דרך ריקון השכל כפשוטו )וכעין תענית ר’ זירא 
להשגת השכל של ארץ ישראל(, כי ‘איה’ זה קושיה והתרוקנות, ו’מלא’ 
בריאות,  הזורמת  החיים  רוח  זה  ולפי  חדש.  במקיף  השכל  מילוי  זה 
טבעה לנשום אוויר פנימה )בבחינת מלוא( וכדי שתוכל לנשום אוויר 
חדש )דהיינו מקיף חדש( היא צריכה כביכול לרוקן ולנשוף את האוויר 
הפנימי החוצה )דהיינו איה(, ופעולה זו של חיסור ושכחה היא גופא 

קיום החכמה.
ז.  כמובא לעיל באות י”א )וכן מבואר בהערות באות ו’ באריכות( שיש ב’ 
פעמים ‘הקף’ כנגד בן ותלמיד. כי יש את המקיף שנכנס לבפנים ויש את 

נכנסת  שהיא  הָרוּחַ”ח  הוֹלֵךְ  סוֹבֵב  "סוֹבֵב  א(  )קהֶֹלֶת 
ויוצאת לתוך הריאה וממנה, ועוד יש בְּחִינַת רוח )אִיּוֹב 
נַי יַחֲלףֹ”ט ואיננה נכנסת לבפנים,  ד( שהיא “וְרוּחַ עַל פָּ
שהלחם  והלחם,  מהשמן  שמאיר  נִים  הַפָּ אוֹר  חִינַת  בְּ
הוא המקיף שנכנס לבפנים והשמן זה ההארה שחופפת 

מבחוץ. 

שאינם  וֶה  ָ הַשּׁ זֶג  מֶּ בַּ הֵם  הָרֵאָה  ל  שֶׁ מָנִים  ְ הַשּׁ וּכְשֶׁ
מתגברים זה על זה, דהיינו שבחינת תלמיד ובחינת בן 
זֶה  יְדֵי  עַל  כראוי,  ושווה  ממוזג  באופן  יחד  מתכללים 
“לְהַצְהִיל  בְחִינַת  בִּ המקיפים,  שהם  נִים  הַפָּ אוֹר  מֵאִיר 
יְדֵי  עַל  הַיְנוּ  בשמן,  תלוי  הפנים  שאור  מֶן”  ָ מִשּׁ נִים  פָּ
שכל  דהיינו  השווה,  במזג  שהם  הָרֵאָה  ל  שֶׁ מָנִים  ְ הַשּׁ
נִים  הַפָּ אוֹר  מֵאִיר  בזו  זו  ממש  מתמזגות  הבחינות 
יפִים מחמת שהמקיף מצד עצמו הוא שווה  חִינַת מַקִּ בְּ

מכל צדדיוי. 

על ידי שחותכים את הרוח נכנס 
הרוח שהוא המקיף לבפנים

"ל שהם צמצום של  נַּ יָם הַחָכְמָה כַּ שׁ בְּ יֵּ "ל שֶׁ דַיִם הַנַּ וְהַיָּ
הֵם  יפִים, שֶׁ חִינַת מַקִּ נִים בְּ ה אוֹר הַפָּ לֶּ הֶם נִתְגַּ החכמה, בָּ
חִינַת הֶאָרַת הָרָצוֹן כי הם מצמצמים כראוי את הארת  בְּ
אֶת  “פּוֹתֵחַ  בְחִינַת  בִּ מדרגתו,  כפי  אחד  לכל  המקיפים 
"ל שפתיחת הידיים היא הארת המקיפים,  נַּ יָדֶךָ” וְכוּ', כַּ
דרך  ההארה  את  שמצמצם  ראוי  פתח  שנפתח  באופן 

הפתח, כמו שהולך ומבאר את מהות הפתיחה. 

המקיף שנשאר תמיד מבחוץ. 
ח.  רבינו הביא שתי פסוקים לעניין אחד )כלל ט”ז( ונראה לבאר בזה כמה 
בחינות בקשרי המאמר. א[ שהפסוק ‘סובב סובב הולך הרוח’ הוא מאותו 
הפרק של הפסוק ‘מה שהיה הוא שיהיה’, כי בפסוק מוזכר פעמיים את 
היטב  ברש”י  שם  )עיין  ‘היקף’  פעמים  לב’  רומז  שזה  ‘סובב’,  המילה 
שרומז גם למקיפים הימים וגם למקיפי השנים(, דהיינו שתי מקיפים, 
מקיף רחוק ומקיף קרוב, ובזה בעצמו מבואר שהפסוק הזה מדבר על 
המקיפים שנכנסים לבפנים, כי הפסוק מדבר על הרוח שנכנסת ויוצאת, 
זאת הפסוק  לעומת  להלן.  עוד  כמו שיתבאר  בפנים  רוח הריאה  כמו 
השני מדבר על הרוח שרק חולפת על הפנים ועוברת אך לא מושגת, 
תכלית  כביכול  והוא  מבחוץ,  הארתו  את  שמאיר  המקיף  בחינת  שזה 
הלא נדע, שיש איזה שהיא הארה לא מושגת. ב[ אך מצד שני מבואר גם 
להיפך ממש, שהפסוק הראשון מדבר על מדרגת משה ושלמה )עיין שם 
במפרשים( שהם במדרגת הבן שהוא תלמיד, אך הפסוק השני מדבר 
על השגת כל הנביאים שהשגתם באספקלריא שאינה מאירה, כי רוח 

על פני יחלוף ועובר, כי ראייתם אינה ברורה )עיין היטב במפרשים(
ט.  עיין בהערה הקודמת, ועוד צריך להעיר שלשון זו קשורה למה שרבינו 
הזכיר באות ד’ בעניין החליפות, כי השגת הרוח שמאירה על הפנים, 
זו  השגה  ידי  על  כי  ודוק,  לבפנים  להיכנס  שצריכים  החליפות  היא 

מתחלפת הרוח בעצמה.
למעלה  בו  שייך  לא  לבפנים,  נכנס  שהוא  לפני  המקיף  אור  מצד  כי  י.  

ולמטה, והוא מאיר בשווה מכל צדדיו.

האוויר הזורם בריאה( מתפקדים יחד בהרמוניה שווה. 
הִיא  וֶה,  ָ הַשּׁ זֶג  מֶּ בַּ הִיא  הָרֵאָה  שֶׁ כְּ כיצד  מפרט  ועתה 
”ל המבוארות בתורה, כמו בן,  חִינוֹת הַנַּ ל הַבְּ לוּלָה מִכָּ כְּ

תלמיד והארת המקיפים, באופן מתוקן. 

‘מְאִירַת  שהִיא  הָרֵאָה  של  הסגולי  הרפואי  כוחה  י  כִּ
ין  )חֻלִּ לִבְרָכָה  זִכְרוֹנָם  רַבּוֹתֵינוּ  אָמְרוּ  שֶׁ מוֹ  כְּ עֵינַיִם’, 
ריאה  לרפואתו  יאכל  התקלקלה  שראייתו  שמי  מ"ט( 
של בהמה יחד עם סממנים, אזי הכוח הסגולי הזֶה מורה 
חִינַת אספקלריא  גָתוֹ היא בבְּ הַשָּׂ לְמִידב, שֶׁ חִינַת תַּ על בְּ
שאינה מאירה שהיא במדרגת מה שאמר ישעיה “וָאֶרְאֶה 
אֶת ה’” כי דווקא משום שראייתו והשגתו פחותה מהשגת 

הבן הוא כביכול ‘רואה’ את ה’ג. 

הָרֵאָה  בְּרִיאוּת  יְדֵי  בריאה, שעַל  נוספת  בחינה  יש  ם  גַּ

את  מקבל  שהוא  קודם  מטה,  דרי  בבחינת  שהוא  שהתלמיד  דהיינו  ב.  
השגתו על ידי החכם, אז הוא במצב חולי של ישני עפר, דהיינו שהוא 
אינו רואה את ה’ ואת נוכחותו קרוב וסמוך למקום בו הוא נמצא, ועל 
ידי אכילת הריאה כביכול, כלומר מה שהוא מקבל רוח חיים חדשים 

מהריאה, על ידי זה מתחזקת ראייתו, והוא רואה שה’ עמו.
ג.  כי מי שרואה את ה’ זה דווקא משום שהשגתו איננה בבחינת אין סוף 
ממש, כי ככל שהדבר יותר מוגבל, אזי יש כוח לראיה להשיג את הדבר, 
כי מחיצת המקיפים, מגבילה את הראיה ואז העין קולטת איזה גבול 
שבזה מצטייר לנגד עיניו איזה תמונה, אבל מי שהשגתו בבחינת בן, 
שהוא רואה ומשיג את האינסופיות של ה’, אזני המחיצה בעצמה היא 
מראה לו שהוא אינו יודע, דהיינו שהוא לא רואה תמונה ממש, כי אין 

גבול לראייתו, ואז דווקא נחשב שהוא אינו רואה..

ביאור הפשט

יהּ וּבֵיהּ מִינֵּ
י ד ו ח י י ה ב  ל ו ש מ ה ר  ו א י ב ה ך  ו ת מ א  מ ג ו ד

' ו ת ר ו ת ב ל  י י ט ל ' ת  י ב מ
תורה ז', כי מרחמם ינהגם, סי"ב



חִינַת שם ‘חֲתָ”ךְ', שֶׁהוּא יוצא מסוֹפֵי תֵבוֹתיא שֶׁל  וְזֶהוּ בְּ
רְנָסָה  הַפַּ ל  שֶׁ ם  ֵ הַשּׁ הוּא  שֶׁ יָדֶ’ךָ,  אֶ’ת  פּוֹתֵ’חַ  המילים 
ושוחק את הפרנסה לכל  דהיינו מה שה’ חותך ומחלק 
כמה  האריז”ל  בכתבי  בזה  מּוּבָא  כַּ צרכו,  כפי  אחד 
י  תֵּ שְׁ בגימטריא  הוא  שחֲתָ”ךְ  שם  עוד  ומובא  כוונות, 
עָמִים המילה רוּחַיב כמו שהתבאר לעיל שיש ב’ בחינות  פְּ
דַיִם  הַיָּ אֵלּוּ  בְּ שֶׁ הַיְנוּ  במקיפים,  בחינות  ב’  שהם  רוח 
סוֹבֵב  חִינַת:  בְּ הֵם  שֶׁ יפִים,  קִּ הַמַּ חִינַת  בְּ ה  לֶּ נִתְגַּ "ל  הַנַּ
”ל  נַּ כַּ נַי יַחֲלףֹ”,  פָּ חִינַת: “וְרוּחַ עַל  בְּ סוֹבֵב הוֹלֵךְ הָרוּחַ, 
כי יד ימין מגלה את הרוח העליונה יותר שאינה נכנסת 
ויד שמאל מגלה את בחינת הרוח המצומצמת  לבפנים 

שנכנסת לבפניםיג. 

חִינַת מה שמובא במראה המרכבה העליונה שראה  וְזֶה בְּ
נְפֵיהֶם”  כַּ חַת  מִתַּ אָדָם  “וִידֵי  י(  )יְחֶזְקֵאל  יחזקאל 
שמתחת כנפי חיות הקודשיד שבמרכבה, יש בחינת ידים, 
הָרֵאָה  נְפֵי  כַּ חִינַת  בְּ זֶה  שהכנפיים  הוא,  בזה  והביאור 
ךְ  נִמְשָׁ ם  ָ שּׁ מִּ שֶׁ יפִים,  מַקִּ חִינַת  בְּ הָרוּחַ,  סוֹבֵב  ם  ָ שּׁ שֶׁ
"ל שהם מתחת הכנפים, משום  נַּ דַיִם כַּ חִינַת הֶאָרַת הַיָּ בְּ

שהם מצמצמים את הארתם. 

השפעת המקיפים על ידי החכם 
ביתר שאת בזמן מחלתו

על  רבינו  רומז  הריאה,  אודות  דבריו  בסוף 
חליפותיו  והשפעת  בריאה,  מחלתו  אודות 

מראשי  דווקא  עולה  זה  בתורה,  המוזכרים  האחרים  הצירופים  בכל  יא. 
תיבות, וכאן שמדבר אודות הצמצום מדבר מסופי תיבות שהם בבחינת 

צמצום.
יב.  כי מצד מהותה ועצמותה הרוח היא אחת בלי שום חילוק ופירוד. כי 
יש מכנה משותף לכל מה שהוא  יודע, בסוף  איננו  מצד מה שהאדם 
אינו יודע, כי אף על פי שיש מקום לחלק בעניין המקיף, בין מה שהוא 
יודע שהוא לא יודע, לבין מה שהוא כלל אינו יודע שהוא אינו יודע, זה 
רק מצד הצמצום של האדם היודע, אך מנקודת מבט חיצונית כל מה 
שהוא לא יודע הוא אכן לא יודע. ולכן ברמת אין חילוק ברוח. אלא כל 
מה שכן שיי לומר שיש ב’ פעמים רוח, זה רק על ידי מה שיש כזה אופן 
שבו ‘חותכים את הרוח’, דהיינו מה שהאדם שואף לתוך ריאותיו איזה 
רוח, והוא כולא אותה בתוכו, שאז הרוח נחלקת לשתים. וכמו כן בעניין 
המקיפים שעל ידי הכנסת המקיף לבפנים, הרוח נחתכת, ועל ידי זה 

נוצר שבתוך מציאות הרוח יש ב’ פעמים רוח. ודוק.
יג.  כמבואר לעיל באות י’, ולפי זה מדוקדק היטב מה שרבינו מזכיר כאן 

פעם נוספת את שתי הפסוקים שהזכיר לעיל.
יד.  עיין לעיל אות ד’ בתחילתה על עניין החיות המוזכרים שם, ולפי זה 

ראה לבאר כאן כל העניין ואכמ”ל.

דווקא בעת מחלתווט:

חִינַת מה שכתוב על התחזקות החולה ורפואתו על  וְזֶה בְּ
ל מַחֲלֵהוּ ורוח נכאה  ידי רוחו החזקה - “רוּחַ אִישׁ יְכַלְכֵּ
לֵי י”ח( וביאור הפסוק על פי האמור  מי ישאנה”טז )מִשְׁ
”ל שהשגת  ים הַנַּ חִינַת רוּחַ הַחַיִּ לעיל - ‘רוּחַ אִישׁ’ זֶה בְּ
הוּא  המקיפים גדלה דווקא בעת מחלתו של המנהיג, שֶׁ
"סוֹבֵב  חִינַת  בְּ היא  כאן  המדוברת  האיש  רוח  דהיינו 
העליונים,  המקיפים  השגת  דהיינו  הָרוּחַ”  הוֹלֵךְ  סוֹבֵב 
לָה,  וְכַלְכָּ רְנָסָה  פַּ ךְ  נִמְשָׁ ם  ָ שּׁ מִּ שֶׁ יפִים  מַקִּ חִינַת  בְּ
"ל – כי דווקא  נַּ ליז וְכוּ' שהוא לשון פרנסה כַּ חִינַת יְכַלְכֵּ בְּ
בעת מחלתו, לפני ההסתלקות, שצריך להשאיר חליפות 
אחריו בעולם, הוא צריך להמשיך מקיפים גדולים מאוד, 
גם  ורוחניות  בגשמיות  וכלכלה  פרנסה  נמשך  שמשם 

לאחר הסתלקותויח. 

וסייג  הזהירות  כל  עם  ולהתפלא,  לשאול  מקום  היה  לכאורה  כי  טו. 
מן הראוי שדווקא  היה  כאן,  רבינו המבוארים  דברי  לפי  הרי  היראה, 
אינו  ואז  שווה  אינו  מזגו  שכל  כך  על  ירמז  זה  חולה,  שהצדיק  בעת 
זו בשנה  יכול להאיר בבנים ותלמידים כראוי. והרי רבינו אמר תורה 
האחרונה לחייו בעת שהיה חולה מאוד בריאה. וכיצד דווקא אז גילה 
את מקיפיו האלו. ועיין בהערה בתחילת אות זו. ועוד עיין היטב במה 

שהתבאר בביאור המשולב ובהערות כאן.
טז.  לפי קשרי הפסוקים עם כלל המאמר, מבואר שעיקר קושי משא העוון, 
והטעם למה העוונות הם הייסורים הגדולים ביותר, הוא משום שעל 
ידי העוון הנשמה אינה מסוגלת להתחבר עם הגוף כמבואר לעיל, ועל 
הגוף אצל  חולאי  עניין  כל  ומסתלקת, שזה  הולכת  כן הנשמה באמת 
רוב בני האדם, ואזי גם הגוף מתייסר ממש ביסורי צער פרידת הנשמה 
בבחינת  הוא  שהאדם  מה  הוא  זה  כל  שגורם  מה  עיקר  אבל  מהגוף. 
רוח נכאה, דהיינו שהוא לא מכניס לעצמו מקיפים יותר גדולים שהם 
רוח של  היא  יכלכל מחלהו’, דהיינו שאותה הרוח  איש  ‘רוח  בבחינת 
לעיל שכניסת המקיפים  כבודו(, כמבואר  כל הארץ  )מלוא  התחזקות 
והתגלות מקיפים חדשים היא בבחינת שמחה, כי יין ישמח לבב אנוש. 
על  סוחב  מה שהאדם  העוון  נכאה של  הרוח  הוא  העוון  ועיקר משא 

עצמו לחינם את משא העוונות בדעתו יותר מהראוי.
יז.  יכלכ”ל זה רמז גם למידה של ‘כל’, דהיינו שאז לעת מחלתו, הצדיק 
ועיין  לדורות,  כי צריך להשפיע השפעה  כפולה,  ‘כל’  מתחזק במידת 

בהערה הבאה.
יח. כי כל ימי חייו של האדם הוא משפיע לבניו ותלמידיו באופן כזה שהוא 
אזי  הסתלקותו,  לפני  עומד  האדם  כאשר  אבל  כליהם,  לפי  בצמצום 
הדרך שהוא מחלק את כל נכסיו, הן בדרך מתנה והן בדרך ירושה. ואזי 
על פי רוב ההשפעה גדולה יותר מאשר מה שהשפיע לפי מידה בכל 
ימי חייו. ולכן דווקא בזה מרומז, שעניין מחלתו של הצדיק היא כדי 
שישפיע לא באופן של מזג השווה כמו כל ימי חייו, אלא השפעה שהיא 
באופן הרבה יותר רחב ובלתי גבולי. אלא שגם אז הוא עושה את זה 
באופן של ‘יכלכל מחלהו’, דהיינו שהמחלה והשפעת הדעת והחכמה 
בלי גבול לא יזיקו למקבלים, וזה על ידי שהוא סותם את דבריו יותר 
שהגילוי  כזה  באופן  לדור,  מדור  שיתגלו  וקשרים  רמזים  מגלה  ורק 
לא יזיק בריבוי האור. עיין היטב ליקוטי הלכות מתנת שכיב מרע ה”ג 

והלכות נחלות ה”ב ולא יכלנו להאריך בדבריו מחמת אריכות ביאורם.

הגשם שירד בחוץ והקור העז רק הוסיפו 
לתחושת ההתעלות שלי.

מערת הרשב”י. מירון. 3:00 לפנות בוקר, 
מבחינתי לא היה עוד עולם מחוץ למערה.

זה מה שקרה לי כשיישבתי לבד מול ציון 
הרשב”י, ליקוטי מוהר”ן פתוח מול עיניי, 

והעט כותב את מה שהמוח והלב מרגישים.

עוד שורה נכתבת, והלב כוסף וכותב. 
משתוקק וחורט עלי גיליון.

קצב זרימת המים מבחוץ התמזג עם הנחל 
שנבע מתוכי, הרגשתי איך כל חידוש 

שנכתב מתחבר למעיין אחד גדול שנובע 
מהאין סוף ומפכה חיים בבריאה כולה.

היד אחזה בעט, ורגעים אחר כך, ליטפה 
את כיסוי הקטיפה. ומהכיסוי אל הכתיבה. 

מהתורה אל התפילה.

הגשם התחזק והלך מהדהד בתוככי 
המערה, מוסיף להשראה שלי.

וכבר הפציעה איילת השחר, חודרת מעט 
את מעטה העבים שבחוץ.

סגרתי את הספר המאיר שמולי ונשקתי לו 
בחום, אספתי את הדפים שלי, דף אחרי דף, 
כל אחד והחידוש שבו, כל אחד מכיל מסר 

שהרבי שלח לי.

יצאתי החוצה נשמתי את אוויר הגליל, 
והוא פשוט מילא את כולי.

ומימי החידושים אל טהרת מימי המקווה 
המטהר של טדגי...

בנץ הזה במירון היה לי טעם אחר לגמרי, 
תפילה אחרת, כיסופים שנשפכו מתוכי, 

ותחושת קרבה כזו שהרבה זמן לא חשתי.

כל דבר טוב מסתיים מתישהו, ומעולם 
טבול אור אל עולם המעשה - תחנת 
האוטובוס בכניסה למושב, בהמתנה 

לאוטובוס שייקח אותי היישר אל הכולל 
בירושלים.

מטריה ביד אחת, ושקית - בתוכה היו 
מונחים דפי החידושים אותם כתבתי כל 
הלילה בצל העיר וקדיש - ביד השנייה.

הגשם לא ירד - הוא פשוט ניתך ארצה 
בזעף וכמעט שהמטריה שלי קרסה אל תוך 

עצמה.

אולי היו אלו ערפילי הבוקר, ואולי היו 

אלו הטיפות הסוררות שהקשו על ראותי, 
אך את השלולית או יותר נכון האגם הקטן 

שמצא לו לנכון להתמקם במדרכה השבורה 
מתחת לרגלי - לא ראיתי.

בנס לא מעדתי לתוך המים, אבל 
את שיווי המשקל שלי איבדתי 
לרגע, המטריה עפה לי מהיד, 

ניסיתי לתפוס אותה ברגע 
האחרון עם היד השנייה...

ואז זה קרה...

השקית. השקית עם האוצר 
שלי צנחה לתוך השלולית. 

היא נשפכה והדפים שלי, 
נפלו היישר אל המים...

הרוחות העזות כמו לא ראו את 
המתרחש לנגד עיניהן, ואת הדפים 

האומללים שעוד לא טבלו במים הן 
נשאו איתן הרחק ממני.

העיניים שלי הטשטשו ולא מהגשם, 
ובכוחותי הדלים הרמתי את השקית, 

רוקנתי אותה מהמים והתחלתי לאסוף 
אותם, דף אחר דף מתוך השלולית.

זיהיתי את הדפים שהספיקו להתרחק ממני, 
ואספתי אותם אחד אחרי השני.

לא את כולם מצאתי, וגם אלו שהצלחתי 
להציל היו ספוגים במים, כמו נייר טישו 

שפתחו עליו את הברז.

מלאכת האיסוף נמשכה דקות ארוכות תחת 
הגשם השוטף. בסופה, לקחתי את השקית 

הנוטפת והצמדתי אותה בחום אל ליבי.

רק כשיישבתי באוטובוס יכולתי לבדוק מה 
נשאר, פתחתי את השקית ושלפתי ממנה 

בזהירות את הדף הראשון.

עיניי חשכו...

הדיו הכחול היה מרוח על כל הדף כמו 
יצירה של צבעי גואש של בני הפעוט.

מבט נוסף אל תוך השקית גילה שהיצירה 
הזו חוזרת על עצמה גם בדפים הבאים.

החזרתי את הדף לשקית, סגרתי אותה, 
ועצמתי את העיניים.

שתקתי.

הכאב היה עמוק כל כך, עד שנאלמו 
המילים. לא הייתה לי דרך להביע את 

התחושות שלי.

ושתקתי.

החום של המערה חזר אלי, וראיתי 
את עצמי יושב מול הליקוטי 
מוהר”ן, והדפים שאינם. 

המילים שפרחו, האותיות 
שנמרחו עלו בעיני 
רוחי, וצרבו 

את 

נשמתי.

ואז נזכרתי. 
נזכרתי בשתיקה.

שמעתי קול שלוחש לי: 
“שתוק! כך עלה במחשבה”...

מתוך השתיקה, יצא מתוכי דיבור, 
דיבור של שתיקה -

“אבא. אין לך מושג כמה כואב לי. כמה 
אני מרגיש שאיבדתי משהו שהיה חלק 

ממני. אני מרגיש שחלק מהלב שלי 
התנתק”.

נשמתי עמוק והמשכתי לדבר:

“אבל למרות זאת אבא, למרות הכאב הרי 
אני הולך עם התורה, והכאב שלי מונח 

בתוכה. הסיפור שלי נכתב בין שורותיה, גם 
כשהאותיות פרחו מהגווילים”.

פתחתי את העיניים והבטתי שוב בשקית 
הנוטפת, הסתכלתי מהחלון אל השמים 

הקודרים שמעלי.

וחייכתי.

השכל שלי התרוקן - זה הזמן לקבל 
מקיפים חדשים.

מקיפים של שתיקה...

גשם של שתיקה
כשהתורה מתחברת ה+נ+יגון

לתווי הלב

תי.
ייכ

 וח
עלי.

ן אל השמים הקודרים שמ לו
הח

 מ
י ת

כל
סת

ה

 הקונטרס יופץ 
בעז"ה בקרוב

19



ם+
ל+י

יי
מט+

ה

טיול במסילות 
הנפש הפנימיים 
של ההולכים עם 

התורה

פרק א’
ברסלב של 
‘ריגושים’

כילד,  אותי  פוגשים  הייתם  אם 
קטנה,  דמות  רואים  הייתם  כנראה 
מאובקת ונמרצת - שרצה בין הגבעות 

של הרי השומרון. 
לא הייתי צריך ‘לחפש’ את ברסלב. 
לא עברתי משבר פנימי שהוביל אותי 
אליה, ולא חיפשתי את האמת בנבירה 

פשוט  בגניזה.  שנמצאים  ספרים  בין 
נולדתי לתוך זה. 

רוב שנות ילדותי עברו בגבעה 851 
ממנו  המקום  איתמר,  היישוב  שליד 
צמחו ‘נערי הגבעות’. שם, בין רוחות 
לבין קדושה שאפשר למשש  פרצים, 
מהול  ברוך  נפשי  עוצבה   - בידיים 

ביצר של חיפוש.
הסיפור של אבא שלי הוא המפתח 
התקרב  אבי  שלי.  הילדות  להבנת 
לרבינו כשהייתי ילד קטן ממש, בערך 
בן שלוש. זה קרה דרך רב שהיה מגיע 
סוערת  דמות  בישוב.  אצלנו  לדרוש 
ומלאת להט שהסתובבה אז בשומרון, 
צדיקים  לקברי  אנשים  ולקחה 

ולנסיעות לאומן. 

ההתקרבות  שלי,  אבא  עבור 
אבל  רוחנית,  הצלה  הייתה  הזו 
מאוד  בצבע  צבועה  הייתה  היא 
מסוים. הוא סחב איתו, ככל הנראה, 
מלימוד  בעברו  לו  שהיו  טראומות 
שהוא  הברסלב  ולכן  מדי,  שכלתני 
אימץ - ושאותה הנחיל לנו - הייתה 
השם  עבודת  ‘חוויה’.  של  ברסלב 
משהו  לא  פיזית.  חזקה,  מעשית, 

פנימי בנפש, או עיוני בספרים. 
הנסיעות  היו  מזה  טבעי  חלק 
לאומן בכל מחיר. אני זוכר סיפורים 
על הנסיעות הראשונות שלו, איך הוא 
באוקראינה,  באוטובוסים  התגלגל 
העיקר  מהארץ,  אוכל  כמויות  סחב 
את  לו  היה  מנגד  לציון.  להגיע 

הקושי הטבעי שמאן לעזוב את ארץ 
ישראל, אבל הרב שהדריך אותו אמר 
עצמה  ‘אומן   - לוהטות  בעיניים  לו 

קדושה בקדושת ארץ ישראל’.
הייתי  חזק.  אותי  תפס  זה  כילד, 
הקדושה  של  ההתלהבות  את  חי 
הזו. עוד לפני שאבא התחיל לנסוע 
חברים  על  שומע  הייתי  לאומן, 
והייתי  לאומן  נסע  שלהם  שאבא 
מקנא, רוצה גם, דוחף את אבא שלי 
שלפעמים  עד  ושוב,  שוב  לנסוע 
הרגשתי שאני זה שגורר אותו לשם 

ולא להיפך. 
תיקוני  של  הייתה  בבית  האווירה 
התקשרות  של  הפצות,  של  הכללי, 
אבל  מעשיות.  פעולות  דרך  לצדיק 

הוא גדל כ’ילד פרא’ בגבעות הרי השומרון, 
בבית שבו ברסלב הייתה ‘ריגושים’, 

נסיעות לקברי צדיקים והפצות. אבל 
דווקא בישיבה, בין דפי הליקוטי מוהר”ן, 

הוא גילה שהמפתח חסר לו.
זהו מסע מרתק של אברך צעיר שביקש 

להפוך את האורות - לכלים, ואת 
ההתלהבות - להקשבה עדינה לרמזים 

אותם רבינו שולח לו באופן אישי.

י ל ש י  ש י א ה מז  ר ה

הסיפור של אבא שלי הוא 
המפתח להבנת הילדות שלי. אבי 
התקרב לרבינו כשהייתי ילד קטן 
ממש, בערך בן שלוש. זה קרה 
דרך רב שהיה מגיע לדרוש אצלנו 
בישוב. דמות סוערת ומלאת 
להט שהסתובבה אז בשומרון

2021



היו  הם  אבל  שם,  היו  הם  הספרים? 
“כלים”  צריך  היה  שלי  אבא  סגורים. 
בהם,  שכתובות  למילים  לגשת  כדי 
וכלים כאלו לא היו אז. הלימוד נתפס 
כמשהו שיכול לכבות את האש, והרי 

האש הייתה העיקר.
לילד  מתחת  בפנים,  עמוק  אבל 
לנבוט  התחיל  בגבעות,  שרץ  הפרא 
רק  לא  להבין.  רצון  אחר.  רצון  בי 
לצעוק את המילים, אלא לדעת מה הן 

אומרות.

פרק ב’ 
 האורות של

אהבת ישראל
הייתה  שלי  במסע  הבאה  התחנה 

הישיבה התיכונית אהבת ישראל. שם, 
אם  מדרגה.  עלה  רבינו  של  העניין 
בבית שלי זה היה מעשי - בישיבה זה 
‘אורות גבוהים’.  הפך למיסטי ובוער. 
מחשמלת.  הייתה  בישיבה  האווירה 

רבינו נכח שם בכל פינה. 
יוצאים  לילה,  בחצות  קמים  היינו 
להתבודדות ארוכה ביערות, והולכים 
לטבול במקווה עוד לפני הנץ החמה. 
את  ההם,  הלילות  את  זוכר  אני 
הנסיעות לקברי הצדיקים. זה היה אש 

של עבודת השם.
חצי מהישיבה הייתה נוסעת בראש 
השנה לאומן, גם מרבני הישיבה. הכל 
היה סביב ההתקשרות לרבינו - סביב 

הלב. 
אבל בתוך כל הרעש הקדוש הזה, 
חדש.  מסוג  רעב  להרגיש  התחלתי 
הייתי יושב בשיעורים, שומע דיבורים 
היה  הכל  חיזוקים.  עצות,  נפלאים, 
ויפה, אבל הרגשתי שאני מרחף  טוב 
מסביב. הרגשתי שאני רוצה שמישהו 

ייקח את הספר הזה, את ה”ליקוטי 
הספרים,  בארון  שמונח  מוהר”ן” 

ויפתח לי אותו באמת. 
תקופה  באותה  לחבר  אמרתי 
“אין  היום:  עד  זוכר  שאני  משפט 
לי שום דבר נגד האורות והשיחות, 
אבל אני רוצה לדעת ללמוד ליקוטי 
מוהר”ן. אני רוצה לדעת מה רבינו 

אומר לי אישית...”.
הייתה לי תחושה עמוקה שבספר 
אישי  ומכתב  מסר  וגנוז  טמון  הזה 

מרבינו - אליי. 
היה  הזה  הגנוז  המכתב  אבל 
לקרוא.  ידעתי  שלא  בשפה  כתוב 
היו  והן  המילים,  את  קורא  הייתי 
נשארות חיצוניות. ידעתי שיש שם 
סוד, שיש שם מבנה, אבל לא היו לי 

את המפתחות להיכנס פנימה. 
הרגשתי שאני עומד מול ארמון 
נפלא, רוקד בחצר, אבל לא מצליח 
למצוא את הדלת להיכל של המלך.

פרק ג’
התגלית: קשר 
חדש על ידי 

העיון
את  שהפך  זה  הגדול,  השינוי 
כשהגעתי  קרה  פיה,  על  הקערה 
ממש  זה  היה  גן.  רמת  לישיבת 
לאחר ראש השנה של שנת הקורונה 
בתחילת  לנסוע  זכיתי  תשפ”א.   -
נכנסתי  וכך  לאומן,  אלול  חודש 
את  למצוא  בתשוקה  מלא  לישיבה 
מפתח הקסמים להיכנס לארמונות 

של ליקוטי מוהר”ן.
הגעתי לשם ופגשתי עולם חדש 

במסגרת  שם,  פנימי.  לימוד  של 
הלימוד, נחשפתי לראשונה לגישה 
ופתאום  בתורתו’,  ‘לטייל  של 
המפתח.  את  שמצאתי  הרגשתי 
נפתחה לי הדרך לאינסוף של תורת 

רבינו.
משפיעים  הגיעו  לפעם  מפעם 
אומן  היה  מהם  אחד  אותנו,  לכוון 
מניח  היה  לא  הוא  שאלות.  של 
מאליהם,  כמובנים  הדברים  את 
כיוונים  אלא הוא תמיד היה פותח 
את  מערער   - שאלה  בסימני 
הבנה  לבנות  כדי  הביטחון השטחי 
עמוקה יותר, “אולי זה ככה? ואולי 

הכוונה לזה?”
הוא לימד אותנו לגשת לליקוטי 
מוהר”ן בגישה של אדריכל. לבנות 
באמצעות  עמוקים,  מהלכים 
קשרים סמויים, אלו היו השיעורים 
שהיו  שיעורים  ביותר,  העמוקים 
צלילה לאינסוף. מתחילים בנקודה 
מסוימת, ואז השיעור היה ‘עף לכל 

היינו קמים בחצות לילה, יוצאים 
להתבודדות ארוכה ביערות, 
והולכים לטבול במקווה עוד 

לפני הנץ החמה. אני זוכר את 
הלילות ההם, את הנסיעות 

לקברי הצדיקים. זה היה אש של 
עבודת השם.

אבל בתוך כל הרעש 
הקדוש הזה, התחלתי 
להרגיש רעב מסוג חדש

י ל ש י  ש י א ה מז  ר ה

2223



של  התורה  איך  מראה  הכיוונים’, 
הכל  שבה  ענקית  רשת  היא  רבינו 

קשור להכל.
ביותר  הגדולה  התובנה  אבל 
הלימוד  במסגרת  בי  שהאירה 
הייתה  לא  בתורתו’,  ‘לטייל  בחבורת 
זו לא הייתה  אינטלקטואלית גרידא. 
מהברקה  או  טוב  מפלפול  הנאה  רק 
עמוק  משהו  פתאום  הבנתי  שכלית. 
של  בתורה  ה”עיון”  מהות  על  יותר 
רבינו. עד אז חשבתי שעיון זה קשור 
לראש, וההתבודדות שייכת ללב. שם 
שרבינו  למדתי  טעות.  שזו  הבנתי 

מדבר איתנו באמצעות “רמזים”.
אליי  שנשלחים  אישיים  רמזים 
ממש בכל יום כדי לקרב אותי להשם. 
ופתאום זה היכה בי: העיון הוא הכלי 

לקלוט את הרמזים האלו.
הבנתי לפתע שיש דברים בברסלב 
קימה  התבודדות,  לכולם.  ששייכים 
העצות  ושאר  לאומן  נסיעה  בחצות, 
נפש’.  לכל  ה’שווה  זה  הכלליות. 
בתוך  מוהר”ן,  הליקוטי  בתוך  אבל 
רבינו  התורה,  של  המדויק  המבנה 
המצב  על  עכשיו.  על  איתי  מדבר 
כשאני  מעיין,  כשאני  שלי.  הספציפי 
שואל “למה הוא כתב את זה כאן?”. 
“למה הוא השתמש במילה הזו?”. אני 
לקלוט  שלי  התדר  את  מכוון  בעצם 

מסר אישי. 
מאדם  משתנים  האלו  והרמזים 
בתורה  לי  אומר  שרבינו  מה  לאדם. 
אומר  שהוא  מה  בהכרח  לא  הוא  ז’, 
לחבר שלי באותה תורה. העיון הוא 
את  לשמוע  לי  שמאפשר  המכשיר 

הקול הפרטי בתוך הקול הכללי. 
זו הייתה מהפכה. 

 - רגיל  הספר הפך מ”ספר קודש” 
ל”מדריך הפעלה אישי”. 

פרק ד’
לנער את האבק 
ב”בית רבינו”

לי  זימנו  החיים  החתונה,  אחרי 
גרתי  האלו.  לתובנות  מעשי  מבחן 
תקופה בנחליאל, שם למדתי בכולל 
באווירה  בתורתו”  “לטייל  של 
הנסיבות  אז  אבל  ותוססת,  חיה 
להתגורר  אותי  הובילו  המשפחתיות 

על יד הוריי בגבעה 851. 
בישוב,  מקומי  לכולל  נכנסתי 

‘בית רבינו’. המעבר היה חד. הגעתי 
של  שאלות,  של  חיפוש,  של  ממקום 
עיניים בורקות, למקום שהרגיש לי... 

איך אומר זאת בעדינות? מנומנם. 
באמת.  יקרים,  אנשים  שם  ישבו 
השם.  את  שרוצים  טובים  יהודים 
אבל הלימוד... הלימוד שם היה נראה 
כמו טקס. הם היו פותחים את הספר, 
ומסובכות  ארוכות  תורות  לומדים 

כמו תורה נ”ו, ופשוט קוראים. 
ראיתי אותם יושבים סביב השולחן, 
שבעה או שמונה אנשים. אחד קורא, 
חלקם  מהנהנים,  חלקם  והאחרים? 
לא  נרדמים.  פשוט  וחלקם  בוהים, 
הייתה שם את הדרמה של החיפוש. 
לא היה שם את המתח של “מה רבינו 
אבל  הספק,  כיסו  הם  ממני?”  רוצה 

את הנשמה לא הרגשתי שם.
לשבת  יכולתי  שלא  היא  האמת 
שם בשקט. הרגשתי כמו אדם שגילה 
המדבר,  באמצע  חיים  מים  מעיין 
ורואה את האנשים לידו שותים חול. 
ניסיתי לעשות שם סדר. אמרתי להם: 
נלמד  זה,  את  נשנה  בואו  “חברים, 

בחברותות”. 
התחלתי לדבר איתם על ה”כללים” 
שיש  להם  להראות  הלימוד,  של 
הזה  הניסיון  היגיון.  שיש  שיטה, 
לי.  גם  משהו  עשה  אחרים  להעיר 
ממש כמו מה שרבינו אומר בתורה ז’, 
שיש מקיפים כאלו, שדווקא כשאתה 
אתה  לאחרים,  ומעביר  משפיע 
מתרוקן - ואז אתה יכול לקבל אותם, 

כי אתה חייב להתמלא מחדש. 
הסיטואציה הזו הכריחה אותי לא 
לחפש  אלא  לי,  שיש  במה  להסתפק 
שוב ושוב את הרמזים, כדי שיהיה לי 

מה לתת.

פרק ה’
 ללמד אותם
לחפש לבד

אני  האישי,  הלימוד  לצד  היום, 
הלאה.  הזו  האש  את  להעביר  מנסה 
בישיבה  שיעור  למסור  התחלתי 

לצעירים בפתח תקווה. 
אני פוגש שם הרבה נערים. במבט 
מזה  רחוקים  נראים  חלקם  ראשון, 
בחור שנראה  רואה  אור. אתה  שנות 
אולי  גדול,  מתמיד  איזה  לא  בסדר, 
אפילו נראה קצת מנותק. ואז אנחנו 

סתם  לא  אנחנו  הספר.  את  פותחים 
“קוראים”. אנחנו מחפשים. 

לב  לשים  אותם  מלמד  אני 
למבנה.  חסרות,  למילים  לדיוקים, 
קורה  הנס  את  רואה  אני  ופתאום, 

מול העיניים שלי. 
לגמרי  שהוא  אחד,  בחור  שם  יש 
מוצא  כשהוא  אבל  הדור.  למדן  לא 
רבינו,  של  בלשון  ‘קשר’  פתאום 
 - דיוק  או  סתירה  מגלה  כשהוא 
מוציא  הוא  נדלקות.  שלו  העיניים 
עט ורושם לעצמו הערה בצד הדף. 
סיפוק  מרגיש  אני  האלו,  ברגעים 
אדיר. זה שווה את כל השחיקה ואת 

כל הקשיים. 
אני אומר להם, ואני אומר את זה 
היא  שלי  המטרה  הזמן:  כל  לעצמי 
המטרה  שלי.  תלמידים  שתהיו  לא 
בכפית  אתכם  אאכיל  שאני  לא  היא 
היא  המטרה  שלי,  החידושים  את 

שתלמדו לחפש לבד.
אם בסוף השנה הבחור הזה יפתח 
עזרה  שום  ובלי  מוהר”ן,  ליקוטי 
ממני יידע למצוא את המסלול שלו, 
ידע לזהות את הרמז שרבינו שלח לו 
באותו בוקר - אז עשיתי את שלי. אז 

הובלתי אותו למסלול שלו. 
זה הסיפור שלי.  בסופו של דבר, 
מהילד שרץ בגבעות השומרון, ועד 
הדיוק  את  בנרות  שמחפש  לאברך 
זה   - רבינו  של  בתורה  מילה  בכל 
הכל חיפוש אחד גדול. החיפוש אחר 
של  והפועם  החי  האישי,  הדיבור 

הצדיק. 

לא  פעם  אף  הוא  הזה?  והחיפוש 
נגמר. הוא רק נהיה עמוק יותר!

הזה  כנה. המסע  להיות  חייב  אני 
הוא לא קו ישר של עליות. אני נמצא 
במסלול הזה של הלימוד העיוני כבר 
ארבע או חמש שנים. ויש שחיקה. יש 
הראשונית  ההתלהבות  שבהם  ימים 
מוחין’,  ‘קטנות  של  ימים  נרגעת. 
שבהם קשה לי לקום בבוקר, קשה לי 
לפתוח את הספר ולמצוא את הברק 

בעיניים. 
האמונה  נכנסת  בדיוק  כאן  אבל 
שלי בדרך הזו. למדתי, שגם כשאני 
לא רואה את האורות, האמת נמצאת 
בדרך  חזקה  אמונה  לי  יש  שם. 
מנחיל,  בתורתו’  ‘לטייל  שארגון 
וגם בזמנים שאני לא מרגיש את זה 

בחוש. אני יודע שזה תהליך. 
שום דבר לא קורה מהר. הלימוד 
בנייה  הוא  וגמרנו.  זבנג  לא  הוא 
איטית של קומה ועוד קומה בנפש. 
בבוץ  יסודות  בונה  אתה  לפעמים 
אתה  חודשים  אחרי  ורק  ובחושך, 

רואה את הבניין עומד.
לפעמים  ללכת.  ממשיך  אני 
המסלול ברור ומואר, ולפעמים הוא 
מכוסה ערפל. אבל יש לי מצפן ביד. 
להקשיב  היכולת  העיון,  הכללים, 
המצפן  הם   - הקדושות  למילים 
בתוך  שגם  לדעת  לי  שמאפשר 

הערפל, אני לא הולך לאיבוד. 
אני מטייל. מטייל בתורתו, ומגלה 
שנסלל  השביל  את  מחדש  יום  בכל 

במיוחד עבורי...

שלי
שי 

האי
ז 

רמ
ה

הייתה לי תחושה עמוקה 
שבספר הזה טמון 

וגנוז מסר ומכתב אישי 
מרבינו - אליי. אבל 
המכתב הגנוז הזה 
היה כתוב בשפה שלא 

ידעתי לקרוא. הייתי קורא 
את המילים, והן היו 

נשארות חיצוניות

זו הייתה מהפכה. 
הספר הפך מ”ספר 
קודש” רגיל - 
ל”מדריך הפעלה 

אישי”.

2425



לטייל בעין
העדשה

קחו מזמרת הארץ
בליל עשרה בטבת, יומא דהילולא של מוהרנ״ת זיע״א, 
התקיים בישיבת זמרת הארץ שבקריית ארבע יום עיון 

מיוחד וראשון מסוגו, לבחורים מהציבור החרד״לי שהגיעו 
מכל רחבי הארץ.

יום העיון הוקדש לשאלה: כיצד ניגשים ללימוד ליקוטי 
מוהר״ן בעיון,

במהלך היום נשמעו שיעורים מפי ראש הישיבה ר’ דן 
לוינזון, שיעור מרכזי על יסודות הח”י כללים מפי ר’ 

יהושע קליין, ולאחריהם פאנל מעשי עם הרבנים ר’ ישי 
פרידמן, ר’ חיליק פראנק ור’ דן לוינזון, שפתחו שערים 

 ונתנו כלים פרקטיים ועצות לעובדא ולמעשה
גולת הכותרת הייתה סדר לימוד מעשי בקבוצות, שבו 

ישבו המשתתפים לשעה של לימוד בעיון – שעה 
שנגמרה מהר מידי...

לסיום התקיימה סעודת הילולא, ניגונים וריקודים עם בעל 
המנגן ר’ דוד דגן – ריקודים של שמחה גדולה והודאה 

על הזכות אשרינו שיש לנו ספר קדוש כזה...

הבער אותה 
בלבי

בערב ראש חודש שבט התקבצו 
אלפי חסידי ברסלב מכל רחבי 

הארץ לאירוע הענק של סיום 
ליקוטי הלכות, שהתקיים בהיכלי 

אווניו ברוב פאר והדר.
גם בלטייל בתורתו נערכו מבעוד 
מועד לאירוע הגדול, והכינו עבור 

כלל אנ״ש והבאים דוכן מיוחד 
ומרשים, שבו הוצגו לחלוקה כל  

החוברות וחומרי הלימוד על התורה 
הזמנית בעיוון וגם החוברות מכלל 

התורות שנלמדו במהלך השנים.

הדוכן היה פעיל ושוקק לאורך כל 
האירוע, כאשר זרם בלתי פוסק של 

משתתפים עבר, עיין ולקח ממגוון 
חומרי הלימוד המיוחדים של לטייל.
בסיום האירוע, ולאחר ספירת מלאי, 
נחשפנו לנתון המדהים הבא בתוך 

מספר שעות בודדות בלבד חולקו 
כ־11,500 חוברות – אשרינו!

2627



ת לכו

ום הכיפורים • מזג הריאה • ספינה • מ
ן • י

ת לוי
ה • 

 דרי מעל
• אכילה • אספקלריא המאירה• קושיא • פרנסה •

תיקה 
• ש

טה 
דרי מ

מים • 
טחונות • ים החכמה • תכלית הידיעה • חנוכה • קדושת ישראל • יראת ש

ר • ב
שבדו

הרבי 
ש • 

מקד
ית ה

ם • ב
רחמנות • מקיפים • דעת • בן ותלמיד • רמזי

לכות
ום הכיפורים • מזג הריאה • ספינה • מ

ן • י
ת לוי

ה • 
 דרי מעל

• אכילה • אספקלריא המאירה• קושיא • פרנסה •
תיקה 

• ש
טה 

דרי מ
מים • 

טחונות • ים החכמה • תכלית הידיעה • חנוכה • קדושת ישראל • יראת ש
ר • ב

שבדו
הרבי 

ש • 
מקד

ית ה
ם • ב

רחמנות • מקיפים • דעת • בן ותלמיד • רמזי

בתורתולטייל
בליקוטי מוהר"ןלעידוד העמקה והתבוננות

04.627.7313
היכונו! עקבו אחרי ההודעות

lb046277313@gmail.com

בס”ד

לעזוב את תורה  ז'?!
רק עכשיו התחלנו להבין!

פרויקט 
'לחדש 

בתורתו' 
חוזר!

פרויקט 
המבחן 
הגדול 
חוזר!

הגרלות ענק!

ממשיכים ביתר שאת וביתר עוז...
עכשיו זה הזמן!


