
בעזהשי״ת

בארה״ק - 08-30-20-666     
בארה״ב - 605-477-7011   

בלאנדאן  44-3003730634  

קול ״אודיע אמונתך״ 

    יו״ל ע״י מערכת ״אודיע אמונתך״ בשיתוף מכון ״דורשי יחודך״   להערות והארות, ולבקשת הגיליון ניתן לפנות לקול "אודיע אמונתך" מספר 7 , או בפקס 077-3179926

"דומה אני לפרעה מלך מצרים" – טען היהודי בבואו 
נמצא  כי כשאני  "וזאת למה,   - פנימה  אל הקודש 
בעת צרה אני זועק 'ה' הצדיק ואני וגו' ואני מקבל 
יוצא  כשאני  מיד  אך  דרכי,  את  להטיב  עצמי  על 
י הָיְתָה הָרְוָחָה  ה כִּ

ֹ
רְע רְא פַּ מהמצוקה מתקיים בי "וַיַּ

", אני חוזר ושוכח את ה' בבחי' 'מי ה' 
ֹ
ד אֶת לִבּו וְהַכְבֵּ

אשר אשמע בקולו'. ושוב כשמשהו אינו כשורה אני 
זועק אל ה' ומבקש, אנא אך הפעם... הסר מעלי רק 
את המות הזה... וכשהישועה מאחורי השכחה עושה 

שוב את שלה וחוזר חלילה...

מצרים".  "גלות  של  מהותה  היא  זו 
גלות מצרים אינה רק כשהאדם נמצא 
בפועל כעבד תחת יד פרעה, אלא גם 
משועבדת  האדם  כשדעת  ובעיקר 
דומות  כשמחשבותינו  פרעה,  לדעת 
דגלו  על  שחרט  פרעה  של  לאלו 
בקולו"  אשמע  אשר  ה'  ה"מי  את 
הרי  פרעה  לדעת  חיים.  כהשקפת 
תלויים  אינם  וההצלחות  שהכשלונות 
רואה סיבה  אינו  ב"ה, ממילא  בבורא 
לשמוע ולהשתעבד אליו, אדרבא, הוא 

משועבד לכוחי ועוצם ידי, "לי יאורי ואני עשיתיני" 
(הפטרת וארא) וכדפרש"י שם "איני צריך לעליונים 
 - עשיתני  ואני  צרכי.  כל  מספיק  יאורי  לי  יש  כי 
בגבורתי ובחכמתי הגדלתי גדולתי וממשלתי" עכ"ל.

"דאיתא מהבעש״ט הקדוש, שכאשר היו בני ישראל תחת 
יד פרעה, בנוסף לכל מה שסבלו מתחת יד פרעה בגשמיות, 
שהיה  פרעה,  של  הדעת  תחת  שהיו  מה  היה  הגלות  עיקר 
פרעה  האמין  שלא  פרעה,  של  האפיקורסות  ישראל  לבני 
שהאמינו  אפילו  ישראל  בני  כן  ומשום  פרטית,  בהשגחה 
נמצא  שהשי״ת  להאמין  הכח  להם  היה  לא  אך  בהשי״ת, 
בא  ושהכל  העולם  את  מנהיג  ושהשי״ת  העולם,  בזה 
מהבורא עולם, ופגם זה עושה פירוד בין קוב״ה ושכינתיה, 
ה׳  אני  כי  תדע  "למען  משה  אמר  המכות  בכל  כן  ומשום 
להתגלות  התחיל  רבינו  משה  בא  שכאשר  הארץ",  בקרב 
כל  את  מנהיג  והוא  העולם,  מלך  שהשי״ת  ישראל  לבני 
ברחוב  תבן  שגם  עד  מעצמו,  הנעשה  דבר  ואין  הבריאה, 
אינו מתנענע בלא השגחת הבורא, וכן איתא מהאר״י הק׳ 

ללא  נעשה  אין  במקל  הכאה  שאפילו  הקודש,  רוח  בשער 
השגחה פרטית" (או"א למו"ר, פורים).

לא  הבורא,  במציאות  מאמין  איננו  פרעה  כי  ולא 
אנו  זאת  לעולם,  בורא  שיש  מאמין  פרעה  ולא, 
רואים כבר בפגישתו הראשונה עם יוסף שאמר לו 
פרעה "אחרי הודיע אלקים אותך כל זאת וגו'", הרי 
שפרעה  אלא  הבורא.  של  במציאותו  הוא  שהכיר 
הארץ".  את  אלהים  "עזב  הנקראת  ממחלה  סבל 
מכיר הוא שהשי"ת ברא ועשה את הכל, אבל לאחר 
מכן - סובר הוא - כי הארץ נתונה לכל דאלים גבר, 

ההשתדלות היא ואך היא הקובעת ותו לא, ה"י.

קצ״ה.)  בראשית  (בזהר  מובא  "והנה 
את  ידע  לא  אבל  מ״אלקים"  ידע  שפרעה 
שהוא בגימ׳  אלקים  שם  את  כלומר  "הוי׳", 
שהכיר  היינו  והכיר,  ידע  זאת  "הטבע", 
את  ה׳  עזב  אבל  הטבע  את  ברא  שהשי״ת 
ענין  שהיא  פרטית,  בהשגחה  וכפר  הארץ, 
שם הוי׳, היה הוה ויהיה, עשה עושה ויעשה 

לכל המעשים.

במיצר  היו  מצרים,  בגלות  שהיו  וישראל 
תחת יד פרעה, ודעתו הרעה שלטה עליהם, 
דעתם  על  להעלות  יכלו  שלא  עד  הברזל,  בכור  אצלו  והיו 
שהשי״ת מלך ומושל בכל העולם בהשגחה פרטית מלאה 
עד אין סוף. עד שבא משה שהוא הדעת דקדושה - היפך 
האותות  ידי  ועל  ה׳,  את  ידעתי"  "לא  שאמר  פרעה  דעת 
ההשגחה  היינו  הארץ,  כקרב  ה׳  אני  כי  גילה  והמופתים 

הפרטית הקבועה על הארץ.

ודעת אמתי זה שהמשיך משה לעם ישראל במצרים, היינו 
נשנה  פרעה,  דעת  היפך  פרטית  בהשגחה  האמונה  דעת 
ונכפל כמה פעמים בלשונות התורה, כמו בשמות (ח׳ י״ח) 
"למען תדע כי אני ה׳ כקרב הארץ, וכן (ט׳ י״ד) "בעבור תדע 
כי אין כמוני ככל הארץ", וכן (ט׳ ט״ז) בעבור הראותך את 
כוחי ולמען ספר שמי ככל הארץ. היינו שכל ענין האותות 
בכל  ושולט  המשגיח  ה׳  כח  את  להראות  היה  והמופתים 
הארץ תמיד, היפך דעת פרעה שלא האמין בכך, ואמר לא 
בתורה  מצרים  יציאת  סיפור  כל  וכן  וכנ״ל.  ה',  את  ידעתי 

סובב על "וידעתם את ה׳" (לק"א, ח"א, עמוד קנא)

109

פרשת 
וארא 
תשפ״ו

 שאלה  ההנהגה של התבודדות 
כבידה עלי מאוד, לפעמים קשה לי 

אפילו הקביעות של רבע שעה!?

מעמד  להחזיק  העצה  תשובה: 
בהתבודדות הוא להתחיל באופן שיהיה 
לו קל לקיימה, שעי"ז יוכל יותר להחזיק 
מעמד בהנהגה קדושה זו. אפשר לקחת 
ולאומרה  תפילות  מליקוטי  תפילה 
ואח"כ לחזור עליה בשפת האידיש (היינו 
ימשכו  כך  ובתוך  בה),  שרגיל  בשפה 
יכול  כמו"כ  הלב.  מעומק  דיבורים  לו 
לשורר  ואח"כ  דקות  חמש  אפי'  לדבר 
אין  און  דביקות,  ניגון של  השי"ת  לפני 
מיטן זאל ער געבן א גוטן קרעכצ צום 
אויבערשטן [ובתוך קח יתן אנחה לפני 

השי"ת מעומק הלב].

 שאלה  איך אני יכול לדעת מה 
המדרגה שלי באידישקייט?

תשובה: כפי ה'ברכת המזון' שלך.

 שאלה  ס'איז מיר זייער שווער 
צו פארגינען יענעם [קשה לי מאוד 

לפרגן לזולתי], מה עושים?

היא  בזה  העבודה  תחילת  תשובה: 
הידיעה שבשמים מתנהגים אתך מידה 
פרגינט  יענעם,  'פארגינס  מידה,  כנגד 
מען דיר' [אתה מפרגן לאחרים, מפרגנים 
לך], זו היא תחילת העבודה, ועם הזמן 
תזכה שיהיה לך עין טובה לאחרים גם 

בלי סברה זו.

שמעתי בשם אחד מגדולי הדור הקודם, 
שיש ד' דרגות בעבודת בין אדם לחברו 
צער.  יש  לשני  כאשר  תשמח  שלא  א' 
ג'  צער.  יש  לשני  כאשר  שתצטער  ב' 
שלא תצטער כאשר לשני טוב. יש לציין 
שנראה מזה שקל יותר להצטער בצרת 
 – לו  שטוב  להצטער  לא  מאשר  חברו 

והד' שישמח כאשר לשני טוב.

נפשי 
בשאלתי

שאלות המוגשות 
לפני מו״ר שליט״א

גלות מצרים 
אינה רק 

כשהאדם נמצא 
בפועל כעבד 
תחת יד פרעה

קרבה
אל נפשי

פנימיות הפרשה 
במשנת מו“ר שליט״א 

לצאת לחירות מ"דעת פרעה"



ישעשעו 
נפשי

פניני
הפרשה 

וחיתה
נפשי

דברי אלקים חיים שהשמיע 
מו״ר שליט"א בתקופה האחרונה

ווווחחחחחח
נ

כי אני ה' בקרב הארץ
יח)  ח'  (שמות  הפסוק  את  הבעש"ט  מפרש  האמונה  בענין 
בני  היו  שכאשר   – הארץ"  בקרב  ה'  אני  כי  תדע  "למען 
ישראל בארץ מצרים, כשם שהגופים היו בגלות ושעבוד 
וסבלו צרות נוראות, ועבדו עבודת פרך, ובמשך פ"ג שנים 
הטביעו המצרים את הילדים רח"ל, כן היו גם בגלות הדעת 
היפך  הוא  פרעה  ודעת  פרעה,  של  לדעתו  משועבדים 
מכל  העולם,  את  ברא  שהשי"ת  שהאמין  שאף  ההשגחה, 

מקום טען שעזב ה' את הארץ.

ומשום כן נאמר כמה פעמים במכות, הלשון "למען תדע 
משה  של  מלחמתו  היתה  זה  כי  הארץ",  בקרב  ה'  אני  כי 
ולהראות  מהעולם  וההסתרה  המסוה  את  לקרוע  בפרעה, 
שכל הכוחות בעולם – דומם צומח, חי ומדבר, אש ומים רוח 
ועפר, כולם מכריזים שהשי"ת משגיח ומנהיג את הבריאה, 
וכל מה שיש בעולם – הכל בא מאת ה', כי תכלית הנס 
אינו עצם הנס, אלא האור שהנס מאיר לאדם לראות כי אין 
עוד מלבדו, וכי גם הטבע מושגח בהשגחה מלאה מהשי"ת.

וכאשר השי"ת נגלה למשה וציוהו על גאולתן של ישראל 
נאמר שם (שמות ג' ב') "וירא אליו ה' מתוך הסנה". השי"ת 
פנוי  מקום  שאין  ללמד  הסנה,  מתוך  דייקא  איליו  נגלה 
מהשכינה, גם בתוך הסנה והקוץ והדרדר, כדאיתא במדרש. 
ואת הענין הזה הראה אח"כ משה רבינו ע"י המכות, באמרו 
למען תדע כי אני ה' בקרב הארץ – שהשי"ת מנהיג את 
כל הבריאה גם אם היא מכוסה בהסתרות הטבע והחושך.

(אוסף אמרים חנוכה – מאמר ה')

כאשר דיבר ה' ביד משה
אמונה,  היא  ש'יד'  רבינו  כתב  כ"ב)  (סי'  מוהר"ן  בליקוטי 
כי האמונה היא הכלי אשר על ידו אפשר להשיג ולקבל 
ביד את כל הקדושות ואת כל ההשגות שבעולם, כדכתיב 
"כאשר דיבר ה' ביד משה" (שמות ט' לה), וכדכתיב "ויהי ידיו 
אמונה" (שם יז) – על ידי אמונה אפשר לקבל את כל חלקי 
הימים,  שבעת  אור  לצדיקים,  הגנוז  האור  עד  הקדושה 
שעליו נאמר "עין לא ראתה אלקים זולתך יעשה למחכה לו" 

(ישעי' סג ד'), הכל אפשר לזכות לקבל על ידי אמונה.

על אמונה נאמר (תהלים קיח כ') "זה השער לה' צדיקים יבואו 
בו" כי על "פתחו לי שערי צדק" מובא בזוה"ק "היינו צדק 
השערים  כל  כי  לה'"!  השער  היא  והאמונה   – אמונה  היינו 
נעולים ובכל שער נמצא "להט החרב המתהפכת לשמור את 
דרך עץ החיים" (בראשית ג' כד), וההמשך של "שערי צדק" 
הוא "אבוא בם אודה י-ה", כי זה השער לה', זה השער פתוח 

בלי הפסק, ואפשר לבוא בו תמיד.

ואי' בגמ' (תמיד כח ע"א) "איזו היא דרך ישרה שיבור לו האדם, 
יחזיק באמונה יתירה", כלומר שיתחזק באמונתו יותר ויותר, 
לעילא ולעילא, עד שיתקיים בה מה שאומרים בעת ברכת 
"ויהי אור הלבנה כאור החמה וכאור שבעת  הלבנה  קידוש 

ימי בראשית".

"עונג  המכתבים  ספר  (בעל  מפשעדבארז  אפרימ'ל  ר'  הצדיק 
תצרף  שכאשר  נפלא,  דבר  ממכתביו  באחד  כותב  שבת") 
חשבון שני חיי האבות הקדושים אברהם יצחק יעקב, הם 
האמונה  כי   – פשוטה"  "אמונה  בגמטריא  תק"ב,  במספר 
הפשוטה בתכלית, היא היתה הכלי המפואר שעל ידה הגיעו 
השגותיהם  ולתכלית  גדלותם  לעוצם  הקדושים  האבות 

הנוראות והנשגבות בהשי"ת בפועל ממש.

(ספר 'יומם' - מאמר נעמוד על עמדנו)

מתוך דברי הכנה לאברכים לפני צאתם להצלת 
נשמות ישראל ביום א שמות תשפ"ו - אשר נקבע ע"י 
שלטון הער"ר ליום גיוס חרדים לצבא השמד רח"ל

המשיכו! אתם עבדי ה'!

האברכים הללו הולכים 
בעזרת השי"ת לעמוד על 

המשמר בלשכת הגיוס, 
הם עומדים בחוץ להציל 
בחורים שלא יפלו לצבא 

הטמא.

גדול.  שמד  גדולה,  טומאה  הוא  הצבא 
אשריכם שאתם לוחמים, אתם עבדי ה' 
בכך שאתם זוכים להלחם עם הטומאה 

הזאת.

בזכות זה תזכו שכל בניכם יהיו תלמידי 
אף  ישכחו  ולא  הברית,  ושומרי  חכמים 
פעם מהשי"ת לעולמי עד ולנצח נצחים.

יש כאלו שמחלישים את 
דעתם, בשלמא בחורים 
שיושבים ולומדים תורה 
אין צריכין ללכת לצבא, 

אבל מי שאינו לומד 
ומתפלל, אולי ילך לשם 

ויעשו אותו 'מענטש'.

זה כפירה גמורה! 

עם  יחד  כפירה  דברי  שם  מדברים  גם 
ליצנות וניוול פה.

יודעים  שאנו  חלקינו  טוב  מה  אשרינו 
להיות  הבורא,  של  האמיתי  מהרצון 
שומרי הברית, ולעמוד כנגד המשחיתים 

ישראל,  בני  את  לקלקל  המבקשים 
להרוג נשמות ישראל לעולמי עד ולנצח 
מי  ליצלן  רחמנא  ליצלן  רחמנא  נצחים 

שנתפס בידם.

פעמים שיש חלישות 
הדעת: כמה אפשר עוד 

להציל, לצערינו יש הרבה 
אחרים שנופלים, א"כ מה 

אנחנו פועלים כבר בזה?

לא נכון. כשאדם עושה, עוזר הקב"ה גם 
במקום אחר.

ישראל  בכלל  רוח  מכניס  העשיה  עצם 
כנגד השמד הזה רח"ל. 

וכל  בזה,  שעוסקים  אלו  כל  אשריכם 
העוזרים ביד כל העוסקים בזה, אשריכם 

אשריכם.

אשר על כן יעזור לכם השי"ת שיתמשך 
עוסקים  מבורכים  ישרים  דורות  ממכם 
אשר  בנים  ובני  בנים  ובמצוות,  בתורה 
ממליכים את הקב"ה לעולמי עד ולנצח 

נצחים. 

אשריכם אשריכם, תמשיכו, אל תפחדו, 
כמה  מושג  לכם  אין  ה',  עבדי  אתם 
ובגשמיות  ברוחניות  לכם  יהיה  ישועת 

בזכות העבודה הקדושה הזאת.

חצי הפסד הוא הפסד שלם
דיבורים בהירים שנאמרו בכינוס לצדיקים 
ח' שבט תשפ"ו באולמי ויז'ניץ ירושלים

שיש  ומבינים,  וחסידים  צדיקים,  חכמים,  מתלמידי  [כאן]  שמענו 
של  בידיו  שמסרו  פירושה  פשרה  פשרות.  לעשות  שלא  להיזהר 
השונא 'חצי נצחון' אשר לבסוף זה מביא לתוצאה של 'נצחון שלם'.

פשרות,  של  הזו  הסברה  את  לשמוע  לא  חזק  מאוד  להיזהר  יש 
זך,  בטחון  עם  זכה,  אמונה  עם   - ובנחישות.  בכח  זה  נגד  ללכת 

נצליח בעזרת ה' יתברך וננצח בעזרת ה'.



בכל 
נפשך

מסילות העבודה 
מאוצרות מו״ר שליט"א

'ותלך ותתע במדבר'
לי  סיפר  ע"ה  געלבאך  יצחק  רבי  הרה"ח 

שבשנות מגוריו בחו"ל אחר המלחמה [מלחמת 

הגדול  העילוי  אצלו  התארח  השניה],  העולם 

הפליג  יצחק  ר'  זי"ע],  מרדכי [פוגרמנסקי  רבי 

בגדולתו באמרו שהגאון האדיר רבי חיים עוזר 

[גרודזינסקי] זצ"ל אמר פעם שכל מי שיש לו 

"עילוי",  בכינוי  אותו  מכנים  כבר  טוב  ראש 

חיים  רבי  התבטא  הנ"ל  מרדכי  רבי  על  אך 

עוזר בעצמו שהוא ראוי לאותו תואר 'ער איז 

כשהעלו  שנה  כששים  לפני  ואכן  עילוי',  א 

זצ"ל  יוזל  יוסף  רבי  הגאון  של  עצמותיו  את 

ה'סבא מנאווארדאק' לארץ הקודש הביאו גם 

את עצמותיו, הוא היה ידוע לאיש גדול, ממש 

שולחן ערוך חי - "א לעבעדיגער שולחן ערוך".

צריך  היה  שפעם  לפני,  שח  יצחק  רבי  ובכן 

נחוץ  ענין  לסדר  מרדכי  רבי  עם  יחד  ללכת 

מאוד במקום מסוים בתוככי רוסלאנד, בימים 

כדי  ימים  שבועיים  לנסוע  צריכים  היו  ההם 

להגיע למחוז חפצם זה.

רכבת  על  לעלות  ובמקום  טעו  הם  למעשה 

לרכבת  עלו  הם  שצריכים,  למקום  הנוסעת 

שנוסעת בכיוון ההפוך, והנה עוברים שבועיים 

רב  מרחק  רחוקים  עצמם  את  מוצאים  והם 

ביותר בכיוון ההפוך לגמרי...

מספר רבי יצחק שהוא היה מבולבל כל כולו 

היה  לעומתו  אך  ומתוצאותיו,  הטעות  מגודל 

היו  והשמחה  השלוה  ורגוע,  שלו  מרדכי  רבי 

נסוכים על פניו כמו תמיד בהטעימו לפני רבי 

יצחק פירוש נפלא על מאמר הכתוב אצל הגר 

שבע' באר  במדבר  ותתע  'ותלך  יד)  כא,  (בראשית 

שדרשו חז"ל: "מלמד שחזרה לגילולי בית אביה", 

אי  שכאשר  התורה  בפסוקי  ידוע  הכלל  והלא 

אפשר ללמוד פשט פשוט בפסוק מוכח שבה 

לדרש, אך במקום שיש לפרש בפשיטות למה 

לרש"י להביא הדרש, למה כאן אי אפשר לפרש 

בפשיטות שתעתה בדרכה במדבר באר שבע?

הכל בהשגחה מדוייקת
אלא על כרחך - השלים רבי מרדכי את דברו 

- כאשר האדם יודע ומאמין שכל מה שנעשה 

הוא מהשי"ת והוא ביד ה' "כחומר ביד היוצר", 

אין  תועים  ואם  דבר!  משום  לדאוג  לו  אין  אז 

מצעדי  "מה'  אלא  בדרכו  טועה  של  מקרה  זה 

(תהלים לז, כג), כל צעד וצעד מושגח  גבר כוננו"

ומודרך מהשי"ת בעצמו וכך צריך להיות! וצריך 

בעת הזאת לישא עיניים למרום לבקש מאתו 

ית' שיהיה בעזרו להאמין שהכל הוא מהשי"ת 

בזה  הזה  המקום  את  לתקן  הטוב,  לתכלית 

שיברך שם ברכה; בזה שיתפלל או ילמד שם; 

זהו  ההוא!  במקום  עולם  בבורא  שיאמין  בזה 

תיקון מיוחד מה שצריך לתקן במקום זה דייקא! 

הוא לא תעה בדרכו כלל וכלל!

לכן כאשר הכתוב אומר על הגר 'ותלך ותתע 

כפשוטו  לפרש  אפשר  אי  שבע'  באר  במדבר 

של  מציאות  כזה  אין  שהרי  בדרכה,  שטעתה 

אדם התועה בדרך כפשוטו! "אין עוד מלבדו"! 

של  מושג  כזה  אין  הכל!  ומנהל  עושה  השי"ת 

תועה! אם תעה בדרכו הרי זהו הדרך הישרה 

שצריך לילך בה כי כך עשה השי"ת! וא"כ על 

כרחנו לומר שמה שכתוב 'ותלך ותתע' לדרשה 

קאתי "מלמד שחזרה לגילולי בית אביה" ואכן 

זהו טעות! לעזוב את הבורא עולם לעבוד גילולים 

- זהו טעות וזהו תועה בדרך עקומה! חוץ מזה אין 

שום טעות ואין שום תועה בדרך!

קוצא דאות ד'
ולמעשה רביה"ק מקשר בקשר אמיץ את הפגם 

הידוע עם פגם האמונה - עבודה זרה, וכאשר 

דיבר בקדשו (עי' ליקוטי מוהר"ן קמא סי' ל"ו בסופו)

הוא  לגוי  ישראל  איש  בין  וההבדל  שהחילוק 

בקוצו דאות ד' של תיבת "אחד" - 'שמע ישראל 

ה' אלקינו ה' אחד', וכאשר חסר הקוצו של אות 

ד' נעשה מן "אחד" "אחר" - 'לא תשתחוה לאל 

דאות ד' - דהיינו  אחר' (שמות לד,  יד), והאי קוצא

ההבדל בין יהודי לגוי - הוא שמירת הברית! הוא 

קדושה! זהו ההבדל בין יהודי לגוי!

בלי הקוץ דאות ד' הוא עבודה זרה, כי חומר 

זרה,  עבודה  של  החמור  כחומר  הוא  הפגם 

ואכן מצינו שכאשר רצה רבי שמעון בר יוחאי 

להזהיר על שמירת עיניים הוא אמר לתלמידיו 

(ויקרא יט, ד) - זהו עבודה  'אל תפנו אל האלילים'

זרה!

ואיתא בזוהר הקדוש (שמות דף ג:): "לֵית קִנְאָה 

קָמֵי קֻדְשָׁא בְרִי הוּא" - אין הקב"ה מקנא על 

 - אף]  לחרון  חלילה  גורם  דבר [וקנאות  שום 

כי  למה,  זאת  וכל  קַדִּישָׁא",  דִבְרִית  קִנְאָה  "בַר 

"דְאִיהוּ קִיּוּמָא דִשְׁמָא קַדִּישָׁא" - שמירת הברית 

"רָזָא  שהוא  הקדוש  בשמו  ומחובר  מקושר 

דִמְהֵימְנוּתָא" - הוא מחובר לאמונה, והפגם הוא 

כמו עבודה זרה, אשר על זה יש קנאות.

מהו קנאות?
ואכן בכל התורה התורה כולה לא מצינו כתוב 

"קנאות" אלא או על הפגם הידוע או על עבודה 

זרה, אצל פינחס כתיב (במדבר כה, יג) 'והיתה לו 

אשר  תחת  עולם  כהונת  ברית  אחריו  ולזרעו 

קינא לאלקיו ויכפר על בני ישראל', וכן אח"כ 

ישראל  בני  נקמת  'נקום  ב)  לא,  (במדבר  כתיב 

מאת המדינים' כי שם היה 'על דבר פעור' שהוא 

עבודה זרה וג"ע על כן זה נקרא "קנאות", וכן 

כתיב (שמות לד, יד) 'לא תשתחוה לאל אחר כי ה' 

קנא שמו' כי עיקר קנאות הולך על זה.

'אל תפנו אל האלילים'
אשר  רבי  המקובל  הגה"צ  אצל  למדתי  כאשר 

הנ"ל  הקדוש  הזוהר  זצ"ל  [מרגליות]  זעליג 

'אל  עיניים  שמירת  על  הזהיר  שמעון  שרבי 

תפנו אל האלילים', הוא אמר [איני זוכר בשם 

מי אמרו] שמסביב אהלו של רבי שמעון היו 

באות נשים צדקניות צנועות בתכלית הצניעות 

- שבאו מסביב למתיבתא דרבי שמעון לשמוע 

של  הנוראה  מהקדושה  ולספוג  התורה  קול 

שם  היה  שהרי  קדישא,  והחבריא  שמעון  רבי 

השראת השכינה נוראה [א מורא'דיגע השראת 

והתלמידים  ללמוד  סיימו  וכאשר  השכינה], 

יצאו מהישיבה הוא ציוה עליהם "אל תפנו אל 

האלילים - שמרו על עיניכם"!

אל  תפנו  'אל  שמעון  רבי  אמר  דבר  איזה  על 

שמירה  כמה  בדורנו,  אנן  נענה  מה  האלילים'... 

וכמה התחזקות צריך כדי לשמור על העיניים...

הטעות האחת

אדם יודע ומאמין ”
שכל מה שנעשה 

הוא מהשי"ת והוא 
ביד ה' 'כחומר 

ביד היוצר', אז אין 
לו לדאוג משום 

דבר! ואם תועים 
אין זה מקרה של 
טועה בדרכו אלא 
"מה' מצעדי גבר 

כוננו" (תהלים לז, 
כג), כל צעד וצעד 

מושגח ומודרך 
מהשי"ת בעצמו 
וכך צריך להיות!



משיב
דבר

מכתבים ממו״ר
בעניני הזמן

ניצוץ 
אחד!

ניצוץ קודש ממאמרי 
ומכתבי מורינו שליט״א

...ואל יהי׳ שום השתוקקות דקדושה ריק בעיניך. ואע״פ שאתה 
הארץ  מלאה  אשר  הללו  בעתים  כזאת  בעת  בפרט  מזה,  רחוק 
הבלים רעים ומרים וארסיים מסטרא דמותא, בבחי' "ותיקד עד־

שאול תחתית" (דברים לב, כב) רח״ל...

ורבינו הק׳ גילה הרבה בגודל יקר הערך של רצונות והשתוקקות 
דקדושה להתחזק בזה ולא ליפול משום דבר שבעולם...

ורבינו חיזק ע״ז הרבה מאד לכל אדם ובכל זמן. ואם היו העולם 
יודעים הסוד הזה לא היו מתייאשים כ״כ. וכמה נפשות כבר היו 
ניצולים משאול תחתיות כי בסוף נראה הפרש גדול בין אחד 
שיש לו השתוקקות ובין השני שאין לו, כי הלא עיקר האדם 
"לית  ק"נ) דף  (תרומה  אומר  הק׳  והזוהר  ומחשבתו.  רצונו  הוא 

רעותא טבא דיתאביד" (אין שום רצון טוב שנאבד).

חזק והתחזק בכל הנקודות טובות ובפרט עם השיעורים שלך, 
ואל תחשוב הרבה, חשב פחות והצלח יותר, וכבר אמרו חז״ל 

(עירובין נד.) "האי עלמא כבי הילולא דמיא חטוף ואכול" ...

ובעניין אשר כתבת לי שאתה מתחיל בשמירת הדיבור, ולבסוף 
[אינך יכול לעמוד בזה] וכו׳, דע, כי מי נכנס לתוך שערי הקדושה 
הוא  ואעפ״כ  תועלת  לראות  ולא  ולהתחיל  להתחיל  שיכול  מי 
מתחיל עוד פעם ועוד פעם, וזה השער לה׳ צדיקים יבואו בו ־ 

שמבקשים "פתחו לי שערי צדק"...

ובענין התבודדות, ראיתי כבר בחיי דברים נשגבים של ישועות 
ולא זכיתי לזה עוד כמו שצריך, אך עדיין לא התייאשתי, ובטוח 

לי שעוד אזכה בעזרת ה׳ יתברך...

חבירך הדורש שלומך וטובתך.

יעקב מאיר בן חי׳ דינה שכטער

נפשות 
חסידיו

סיפורים ולקחיהם
מאת מו״ר שליט"א

אם היו העולם 
יודעים סוד 

ה'השתוקקות' 
היו גוזמאות 

רשעים 
שבים בכל 
לבם אל ה'

לי פעם, ששמע מרבי  אבי מורי ע"ה אמר 
ה'  עובדי  (מחשובי  ע"ה  ציון  בן  אלתר 
שלמד  בעת  הקודם)  מהדור  אנ"ש  ולמדני 
הפותחת  מלך  בת  מאבידת  המעשה  את 
מעשה"  א  דערציילט  איך  האב  וועג  "אין 
צריכים  (אגב  מעשה"]  סיפרתי  ["בדרך 
לדעת שאנו נמצאים 'בדרך' ועלינו להיזהר 
מהדרך  נסטה  ולא  נתעה  שלא  ולהישמר 
הישרה, וצריך לשמוע ולהבין את המעשה 

[דערהערן] בעודנו בדרך).

ואח"כ נאמר "און דאס איז די מעשה", ["וזהו 
המעשה"] ובעודו מספר הרים ר' אלתר בן 
ציון את אצבעו והצביע על כל אחד ואחד 
מעשה!  די  איז  דאס  "און  וקרא:  בנפרד 
כל  על  עבר  וכך  די מעשה!"  איז  דאס  און 
הוא  ואחד  אחד  שכל  היינו  שם,  הנוכחים 

המעשה בעצמו, והדברים עמוקים למבין...

כי כל יהודי הוא עולם ומלואו, ומה שעובר 
על כל יהודי הוא מעשיות מימי קדם, פלאי 
פלאות, אשר קשה לתאר את מעברי האיש 
הישראלי. והפתרון לכל זה, הוא רק התורה 

הקדושה, ודיבורי התפילה להשי"ת.

מיואש  היה  שהוא  יהודי  לי  אמר  פעם 
מאד מאד, ואמנם הוא סיפר לי מעט ממה 
שעבר עליו, איום ונורא! עד שבדרך הטבע 
את  קרא  וכשהוא  ישועה.  שום  ראה  לא 
בה  מלך,  בת  מאבידת  הראשונה  המעשה 
איך  אך  הוציאה,  ש"לבסוף  רבינו  מסיים 
שאכן  בדעתו  עלה   – סיפר"  לא  שהוציאה 
הוא עומד להיוושע, איך, הוא לא יודע, אבל 
בסוף הוא ייוושע. את זה הבין מדברי רבינו 

בסיום הסיפור.

"און דאס 
איז די 
מעשה"

מי שיכול להתחיל ולהתחיל
ב״ה יום ב׳ ר״ח מנחם אב תשכ״ז ירושלים עיר הק׳ ת״ו ב״ב.


